
Poste Italiane s.p.a. 
Spedizione in Abbonamento 
Postale - 70 % 
NE Bolzano

Nr. 133/134
2017

Euro 3,50

www.kulturelemente.org
info@kulturelemente.org
redaktion@kulturelemente.orgZ e i t s c h r i f t  f ü r 

a k t u e l l e  Fr age n
H e r a u s ge ge b e n  vo n  d e r 
D i s t e l  –  Ve re i n i g u n g

e le
m

ente

Das alte Herrschaftssystem hat seine bestimmende Kraft verloren und versucht sich dem Wind der 
neuen Zeit entgegenzustemmen. Erstmals kann man mit Recht von Globalisierung sprechen, neue 
Technologien erlauben es, Information in vordem undenkbarer Geschwindigkeit zu vervielfältigen und 
zu verbreiten. Das nutzen unter anderem auch Hassprediger, die vermeinen, die einzig gültige Wahr-
heit in wortgetreuer Auslegung der göttlichen Schrift gefunden zu haben; sie gründen auf deren Basis 
sogar Gottesstaaten. Allenthalben verbreiten sich Ratlosigkeit und Furcht – und das Bewusstsein, dass 
neue Antworten nötig seien auf die Fragen einer Zeit, die aus den Fugen geraten scheint.

Was wie ein aktueller Befund klingt, ist ein 
Bild vom Anfang des 16. Jahrhunderts: Die 
Erde war 1519 bis 1522 erstmals mit Schif-
fen umrundet worden, der Buchdruck mit 
beweglichen Lettern erlaubte es, die Bibel – 
aber nicht nur diese! – der wachsenden Zahl 
an Lesekundigen zugänglich zu machen. 

1516 erschien „Utopia“ von Thomas Morus, 
zuerst in Latein, aber schon acht Jahre später 

auch auf Deutsch. „Utopia“ versuchte, eine 
Antwort auf die Bedrängnis der Zeit zu geben, 
indem sie nicht mehr Gottes Wort zur Grund-
lage des staatlichen Gemeinwesens machte, 
sondern ein radikal neues Programm vor-
schlug. Die utopische Antwort lautete: Wir 
können uns unseren Staat selber machen, 
und zwar ohne Bezug auf heilige Schriften, 
ohne Würdigung der Privilegien des Adels, ja 
sogar ohne anscheinend unverrückbare 

menschliche Grundkonstanten wie Privatei-
gentum und Gier nach Reichtum und Macht, 
allein auf Basis unserer Vernunft. Eine ganz 
andere Welt ist möglich!

Morus versteckte seine Botschaft vor dem 
Argwohn der weltlichen und geistlichen Macht- 
und Würdenträger in einer belletristischen 
Rahmenhandlung, eine Methode, die es zu-
gleich den Lesern und Leserinnen erlaubt, 
sich mit dem Text leichter vertraut zu ma-
chen, als wenn er lediglich eine Programm-
schrift mit dem Entwurf für eine neue Verfas-
sung vorgelegt hätte. 

„Utopia“ war ein Startschuss. Ab da war kein 
Halten mehr, und die Anzahl utopischer Ent-
würfe für ideale Staaten, die seitdem entstan-Th

em
a

Was wurde aus den 
Utopien und Entwürfen 
einer besseren Welt zu 
Beginn der Neuzeit? fragt 
Haimo Perkmann.

Nancy Chapple über  
die Geschichte  
des Amerikanischen  
Utopismus. 

Mit zeitgenössischen 
Mitteln setzt sich die 
Zeitmaschine Freiheit mit 
den Zwölf Memminger 
Artikeln von 1525 
auseinander. Regina 
Gropper und Ronja 
Hartmann im Interview.

Mit Texten von Maxi 
Obexer, Adnan Softic, 
Ulrike Syha und Sasha 
Marianna Salzmann 
widmet sich die Summer 
School Südtirol 2016 für 
dramatisches und 
essayistisches Schreiben 
dem Thema Unsere 
Utopien.

Isabelle Hansen und ihr 
Engagement für Flüchtlinge 
porträtiert Erika Wimmer 
Matzoll.

 
 

Fotostrecke Teil 1: 
Zeitmaschine Freiheit 
Memmingen

Fotostrecke Teil 2:  
Hotel Amazonas  
Ritten

4

6

15

22

13

Johannes Schmidl Utopia non olet: 500 Jahre 
Gedankenexperimente zur 
Lösung des Ressourcenproblems

Zeitmaschine Freiheit, time machine landed� Foto: Conny Koresin



den, geht in die Hunderte. Sie schlagen vor, 
das menschliche Zusammenleben allein auf 
Basis der Vernunft zu gestalten, es sei nicht 
durch unabwendbares Schicksal, göttliche 
Vorsehung oder menschliche Unzulänglich-
keit fatal vorherbestimmt. Gesellschaftliches 
Elend erweist sich damit als vom Wirt-
schaftsverhalten des Menschen und von 
seinem Umgang mit seinesgleichen selbst 
hervorgebracht. Utopien sind radikale sozia-
le Gedankenexperimente. Sie setzen meis-
tens an konkreten Schwachstellen und Pro-
blemen der gesellschaftlichen Wirklichkeit an 
und konstruieren dazu diametral entgegen-
gesetzte (die eigentliche Utopie) oder aus-
geprägt negativ übersteigerte (Dystopie) 
rationale Bilder einer alternativen Gesell-
schaft, ohne sich um die Details des Über-
gangs in diese zu kümmern. Durch ihre 
große Distanz zum Status Quo werden sie 
oft als realitätsfern angesehen – sie sind 
genau so gewollt. „Utopie“ ist aber nicht 
einfach ein Synonym für „geht nicht“; sie ist 
Entwurf, nicht Verkündigung, und will als 
solcher von den Leserinnen und Lesern kri-
tisch und ernsthaft überprüft werden. Sie 
berührt eine Fülle von Fragen, die das 
menschliche Zusammenleben betreffen: von 
der Rolle der Herrscher über die Funktion 
der Religion bis zum Umgang mit den knap-
pen Ressourcen, und sie schlägt zum Teil 
verblüffende Antworten vor.

Thomas Morus löst in Utopia die Frage nach 
der Verteilung der begrenzten Ressourcen 
mit erzwungener Arbeit und verordneter 
Maßhaltung für alle, und zwar auch für die, 
„die bei anderen Völkern untätig dahinleben, 
wie die Priester und frommen Ordensbrüder 
(was für eine gewaltige, was für eine faule 
Schar!)“, und (…) „alle die reichen Leute, 
insbesondere die Großgrundbesitzer, die 
man gewöhnlich Standespersonen und Edel-
leute nennt (und) deren Dienerschaft, diesen 
ganzen Kehricht bewaffneter Tagediebe“. 
Utopia ist ein Staat mit genau ausbalancier-
ter Produktivität: alle produzieren für alle 
das, was für das Leben an Nahrung, Klei-
dung und Wohnraum notwendig ist, und das 
wird allen kostenlos zur Verfügung gestellt. 
Aber dann ist Schluss: es gibt keine Unter-, 
aber auch keine Überproduktion; Privateigen-
tum und Luxus sind verboten, anstelle von 
Völlerei gibt es verordnete Mußezeit. Damit 
werden die materiellen Ressourcen geschont 
und jegliche Verschwendung wird verhindert: 

Der Morussche Staat ist ressourceneffizient, 
bevor es diesen Begriff gibt, und er löst den 
Rebound-Effekt, dreieinhalb Jahrhunderte 
bevor dieser erstmals als Problem erkannt 
und formuliert worden ist. (Der energetische 
Rebound-Effekt besteht kurz gesagt darin, 
dass eine Effizienzmaßnahme den Energie-
verbrauch reduziert, dadurch die Kosten für 
Energiedienstleistungen senkt und so der 
Mehrverbrauch von Energie angeregt wird). 
Das gesellschaftliche Gedankenexperiment 
von Thomas Morus könnte aus heutigem 
Blickwinkel aber durchaus auch als Ökodik-
tatur bezeichnet werden. 

Etwa hundert Jahre nach Morus geht Francis 
Bacon einen ganz anderen Weg, als er eine 
Antwort auf das Problem des Ressourcen-
mangels sucht: Zwar ist sein Staat Nova At-
lantis wie der Vorgänger auf einer Insel reali-
siert, auf der wiederrum eine europäische 
Expedition strandet, um von dort zu berich-
ten. Allerdings hat es dort eine Art Akademie 
der Wissenschaften geschafft, die Möglichkei-
ten von Naturwissenschaften und Technik so 
weit auszuschöpfen, dass für alle Bewohner 
alles in reichlichem Ausmaß vorhanden ist. 
Bacons Botschaft lautet (etwas verkürzt): Wir 
brauchen uns nicht kollektiv einzuschränken, 
wir müssen nur den potenziellen Überfluss 
der Natur endlich technisch nutzen!

Mit Morus und Bacon sind den nachfolgenden 
abendländischen Utopisten zwei Modelle für 
die Lösung des Ressourcenproblems vorge-
geben, die in zahlreichen Varianten umge-
schrieben, gemischt, teilweise sogar auspro-
biert werden, jedenfalls aber das Denken bis 
in die Gegenwart beeinflussen. Wenn Lewis 
Strauss, Chairman der US Atomic Energy 
Commission 1954 verkündet, elektrische 
Energie auf Basis von Atomkraft werde bald 
„too cheap to meter“, also zu billig sein, um 
überhaupt noch gemessen und verrechnet zu 
werden, steht er ebenso in der Tradition 
Francis Bacons wie schon der utopische So-
zialist Johann Adolph Etzler im ersten Drittel 
des 19. Jahrhunderts. Etzler konstruiert in 
Gedanken eine Welt des Überflusses, die er, 
ohne den Energiebegriff zu kennen, auf das 
gründet, was wir heute „erneuerbare Energie-
träger“ nennen. In seinem „Paradies, für je-
dermann erreichbar, lediglich durch Kräfte 
der Natur …“ übernehmen Maschinen, ange-
trieben von Sonne, Wind und Wasser, alle 
mühsamen Arbeiten. Und um die Zeit, wenn 

der Wind nicht weht und die Sonne nicht 
scheint zu überbrücken, konzipiert er in Ge-
danken den Pumpspeicher, sechzig Jahre, 
bevor deren erster gebaut wird! „Utopisch“ 
bedeutet eben nicht „unerreichbar“ oder „un-
sinnig“.

Etzler macht sich später mit dem Kapital ei-
ner Gesellschaft, die seinen Ideen vertraut 
hat, nach Venezuela davon und taucht dort 
unter. Das kann die von seinen Entwürfen 
Begeisterten aber nicht davon abbringen, 
diese auszuprobieren und umzusetzen. An-
scheinend ist es in den 1840er Jahren in ei-
ner sozialistischen Kommune in den USA 
gelungen, einige von Etzlers Maschinen tat-
sächlich zu bauen und zu betreiben. 

Dabei wird übersehen, dass der reichere Teil 
der Bevölkerung in den industrialisierten Län-
dern heute praktisch in realisierten Utopien 
lebt: räumlich vom Rest der Welt aus gese-
hen, zeitlich von einem Großteil der abendlän-
dischen Geschichte aus gesehen. Was in den 
klassischen Utopien als technischer Fort-
schritt beschrieben wird, ist hier und heute 
längst erreicht oder überboten worden. Die 
materielle Basis dafür, muss man konstatie-
ren, sind im Wesentlichen die mit perfektio-
nierter Technik nutzbar gemachten fossilen 
Energieträger – Kohle, Erdöl, Erdgas.

Das weltweit realisierte System der Nutzung 
fossiler Energie macht deutlich, welch unge-
heure Kraft in dem Streben liegt, die mensch-
lichen Lebensbedingungen lokal und tempo-
rär zu verbessern. Für den Genuss der Früch-
te der Utopie sind wir bereit, außer Acht zu 
lassen, was wir wissen. Wir betrachten es als 
angemessenen Preis, die Lebensgrundlagen 
uns ferner Menschen in der Zukunft und in 
den Herkunftsländern der fossilen Energieträ-
ger zerstören zu lassen – die Verwüstung des 
Nigerdeltas etwa nehmen wir in Kauf, um von 
dort Erdöl heranschaffen zu lassen. Wir wis-
sen, dass die Erfüllung der Utopie das Leben 
zukünftiger Generationen bedroht, aber die-
ses Wissen scheint uns kaum in einer Form 
zu erreichen, dass wir daraus heute konkrete 
Taten ableiteten. Unsere Handlungen als Ein-
zelne, als Gruppe oder auch als kleine Volks-
wirtschaft scheinen keine kausale Macht auf 
die Rahmenbedingungen ausüben zu können, 
und die in unserer Wahrnehmung solche kau-
sale Macht haben, jene vielgeschmähten na-
tionalen und multinationalen Weltkonzerne, 

Inselglück

Im Jahr 501 nach Morus’ Utopia 
nähert sich die Doppelnummer 
der Kulturelemente 133/134 
auf zwei verschiedenen Pfaden 
dem Thema Utopie; in Teil 1 auf 
dem gepflasterten, historisch-
analytischen und im zweiten Teil 
auf literarischem Wege. 

Teil 1 befasst sich mit Geschich-
te, Wesen und Zukunft der Uto-
pie. Welchen Weg nahm der von 
Morus zusammengesetzte grie-
chische Begriff? War es eine 
selbsterfüllende Prophezeiung? 
Was wird aus Utopien, die sich 
erfüllen? Man denke an Morus’ 
Zeit, an den Bauernkrieg 1525, 
die Memminger Bauernartikel 
und die Tiroler Landesordnung 
von Gaismair, die nicht zufällig 
eine zentrale Stellung in dieser 
Ausgabe einnehmen. Und was 
ist mit religiösen Utopien? Gibt 
es Utopien für Auserwählte? Und 
welche Rolle spielen innerhalb 
der Entwicklung von Utopien 
pragmatische und technische 
Entwicklungen? Oder auch das 
Klima?

Teil 2 nähert sich den Möglich-
keiten von Utopie in unserer Ge-
genwart. Auf literarische Weise. 
Basierend auf den Ergebnissen 
der Summer School Südtirol 
2016 für dramatisches und es-
sayistisches Schreiben zum 
Thema „Unsere Utopien“ auf 
Schloss Veldthurns. Ist es nicht 
Aufgabe der Literatur, die Welt 
mit ihrem eigenen poetischen 
Ausdruck zu interpretieren und 
auf diese Weise literarisch in 
das Geschehen zu intervenie-
ren? 

Die hier abgedruckten Texte der 
Autor_innen der Summer 
School fordern uns als Leser_in-
nen heraus, holen uns in eine 
Gegenwärtigkeit, die konkret 
und persönlich, dann aber doch 
wieder vor allem politisch ist. 
Fragen stellen sich (uns in den 
Weg): „Fällt uns wirklich nichts 
Besseres ein als die Abwehr, 
und das üble Gerede über die 
anderen? Haben wir nichts eige-
nes? Nichts anderes als die Ver-
teidigung unserer Rentenversi-
cherung?“ (Obexer) und von der 
anderen Seite her: Definiert sich 
Europa heute gerade ex negati-
vo durch sein „Nicht-Balkan- 
Sein“? Oder müssten wir nicht 
vielmehr in utopischer Manier 
„mehr Balkan wagen“, wie  
Adnan Softic vorschlägt.

Haimo Perkmann

Th
em

a

Editorial

Zeitmaschine Freiheit, time machine landed � Foto: Conny Koresin

Nr
. 1

33
/1

34
 - 

20
17

K
ul

tu
re

le
m

en
te

2 
• 



lassen wir gewähren, weil das, was sie tun, 
auf heimtückische Weise geschieht, um uns 
die Utopie zu erfüllen.

Wir begreifen allmählich, welche Lasten das 
uns erfüllte utopische Versprechen jenen 
Menschen auflädt, die nach uns das Leben 
haben werden. Wir beginnen zu verstehen, 
wie sich die Hypotheken in Raum und Zeit 
verteilen werden. 

Wir erfreuen uns einerseits der Früchte reali-
sierter utopischer Gedankenexperimente. 
Andererseits aber haben unsere Versuche, 
utopische Geisteskonstrukte zu verwirklichen, 
das 20. Jahrhundert in einer Weise blutig 
geprägt, die es heute ratsam erscheinen 
lässt, dem Utopischen mit großer Vorsicht 
und Zurückhaltung zu begegnen. Unsere Ein-
stellung dem Utopischen gegenüber ist reser-
viert, bestenfalls ambivalent, eher aber ableh-
nend.

Dennoch brauchen wir Utopien; vor allem 
müssen wir den utopischen Diskurs in seiner 
ganzen Vielfalt und Buntheit bewusst wieder 
aufnehmen, und zwar aus zumindest zwei, 
letztlich entgegengesetzten Gründen: 

Einmal, weil sich sehr viel an ursprünglich uto-
pischen Entwürfen, Elementen und Denkweisen 
beinahe unbemerkt in der Alltagswelt der west-
lichen Industriestaaten einquartiert, oder bes-
ser, diese erst ermöglicht hat. Mit allen realisier-

ten Versprechen sind aber auch einige der 
dystopischen Schreckensbilder, die Utopisten 
spätestens seit Beginn des 20. Jahrhunderts 
ebenfalls gezeichnet haben, unserem Alltag 
bedenklich nahe gerückt. „Die weltweite techno-
logische Fortschrittsdynamik birgt als solche 
einen impliziten Utopismus in sich, der Tendenz, 
wenn nicht dem Programm nach. … Dies nötigt 
zu einer eingehenden Kritik des utopischen 

Ideals.“, warnt etwa Hans Jonas, und Robert 
Jungk befürchtet, dass der „Atomstaat“ im-
mer mehr einer großen Maschine gleichen 
werde, deren zerstörerische Funktion nicht 
gestört werden dürfe. 

Zum anderen steht die Menschheit heute vor 
nie gekannten Herausforderungen und Aufga-
ben, deren Lösung alle ihre Kräfte in An-
spruch nehmen wird. Dabei wird es notwen-
dig sein, größere gesellschaftspolitische 
Entwürfe und Veränderungen zu erwägen, zu 
planen und letztlich auch zuzulassen. Utopien 
haben solche immer vorgetragen, sie zeich-
nen ein positives Bild von gelingender Zukunft 
und motivieren damit, den Weg dorthin zu 
suchen und zu gehen. 

Ernest Callenbach errichtet in seinem utopi-
schen Roman „Ecotopia“ („Ökotopia“, 1975) 
ein Gegenkonzept zum „American way of 
life“, das nach einem angenommenen Sezes-
sionskrieg im Nordwesten der USA im ausge-
henden 20. Jahrhundert realisiert worden ist. 
In „Ökotopia“ wird umweltverträgliche Hoch-
technologie entwickelt und eingesetzt, zu-
gleich wird Renaturierung verordnet. Ökolo-
gisch bedenkliches Verhalten wie der Betrieb 
von Verbrennungsmotoren in Autos ist verbo-
ten, dafür gibt es ein Angebot von Hochge-
schwindigkeitseisenbahnen, in denen wäh-
rend der Fahrt gemütlich ein Joint reihum 
gereicht wird: verordnete Ressourcenscho-
nung trifft auf High-Tech. Soziale Harmonie im 

Gewand einer Hippie-Nostalgie und Begren-
zung der persönlichen Freiheit zum Ressour-
cenverbrauch, die aber offenbar akzeptabel 
erscheint, ergeben ein derart überzeugendes 
Bild, dass der US-amerikanische Journalist, 
der Ökotopia bereist, am Ende beschließt, für 
immer dort zu bleiben.

Wenn wir uns anschicken, utopische Lösun-

gen für die Ressourcenfrage auszuarbeiten, 
müssen wir zwei Zusammenhänge beachten: 
Eine Basisversorgung mit Ressourcen – Ener-
gie, Wasser, Nahrung, Entsorgungsmöglich-
keiten usw. – ist lebensnotwendig, oder, wie 
man heute gerne sagt: alternativlos. Diese 
allen menschlichen Erdenbewohnern zuzuge-
stehen, ist somit unverhandelbares Grund-
recht; ein ökonomisches Angebots-Nachfra-
ge-Spiel verbietet sich, wenn ein Partner sei-
ne Nachfrage aus Gründen des Überlebens 
nicht reduzieren kann. Andererseits erreicht 
unser Ressourcenverbrauch aber relativ bald 
einen Bereich der Sättigung, wo zunehmen-
der Verbrauch nicht zu messbarer zusätzli-
cher Lebensqualität führt; er erscheint dann 
vielmehr als eine Art von Völlerei. 

Ressourcenverbrauch und davon hervorge-
brachte Lebensqualität hängen sehr oft über 
dieselbe Funktion von abnehmendem Grenz-
nutzen zusammen. Sie gilt beispielsweise für 
Bruttosozialprodukt und Lebenserwartung, 
Primärenergieverbrauch und Human Develop-
ment Index, Pro-Kopf-CO2-Emissionen und die 
Überlebensrate von Säuglingen, die Ausga-
ben für ein Gesundheitssystem und die Le-
benserwartung, die Höhe des Einkommens 
und die persönliche Einschätzung des Le-
bensglücks usw.

Wir müssen uns angesichts dessen selbstkri-
tisch fragen, warum wir nicht aufhören, wenn 
es genug ist, und wie hoch wir unsere Freiheit 
zum Ressourcenverbrauch werten, wenn die-
se zugleich unsere Zukunft und die der ande-
ren bedroht. Oder, um den utopischen Dis-
kurs aktiv aufzugreifen: Wollen oder brauchen 
wir gar eine normative – utopische – Grenze, 
die uns aktiv einschränkt, wenn es reicht, die 
uns also letztlich vor uns selber schützt? 
Oder, die andere Möglichkeit: Sollen wir auf 
ein – utopisches – Bündel von Ressourcen 
umsteigen, dessen Verbrauch unkritisch ist 
– vielleicht sogar too cheap to meter? Um 
welchen Preis? 

Was machen wir, wenn die Lage erkennbar 
brenzlig wird und utopische Modelle, die wir 
vielleicht zu Recht wegen ihres dystopischen 
Potenzials ablehnen, wirklich die Lösung ver-
sprechen? Sollen wir uns angesichts dieser 
latenten Gefahr vor jederlei utopischem Ge-
dankenspiel vielleicht doch überhaupt besser 
fernhalten und darauf vertrauen, dass sich 
unsere Probleme anders lösen? Und haben 
wir uns schon darin eingefunden, „unsere“ 
Probleme als die von derzeit mehr als sieben 
und in absehbarer Zeit zehn Milliarden An-
spruchsberechtigten zu sehen?

Die Doppelgesichtigkeit von Gefahr und Not-
wendigkeit wird auch alles zukünftige utopi-
sche Konstruieren begleiten. Wer sie beach-
tet, sollte sich aber nicht scheuen, dieses 
gefährliche und faszinierende Land der gesell-
schaftlichen Gedanken- und Realexperimente 
zu betreten, um es mit Leidenschaft und Au-
genmaß urbar zu machen.

Literatur: 
-	 Etzler, John Adolphus (1844): Das Paradies, für 

Jedermann erreichbar, lediglich durch Kräfte der 
Natur und der einfachsten Maschinen. Allen 
Einsichtsvollen Männern gewidmet. Nach der 
zweiten englischen Ausgabe, Heerbrand und 
Thämel, Ulm (frei im Internet) 

-	 Jonas, Hans (1979): Das Prinzip Verantwortung. 
Versuch einer Ethik für die technologische Zivi-
lisation. Frankfurt am Main

-	 Saage, Richard (1999): Innenansichten Utopias. 
Wirkungen, Entwürfe und Chancen des utopi-
schen Denkens. Berlin, Duncker & Humblot 
GmbH

-	 Schmidl, Johannes (2014): Energie und Utopie. 
Wien, Sonderzahl

-	 Schmidl, Johannes (2016): Bauplan für eine In-
sel. 500 Jahre Utopia. Wien, Sonderzahl

-	 Smil, Vaclav, (2010): Energy Transitions. Histo-
ry, Requirements, Prospects. Santa Barbara, 
California; Denver, Colorado; Oxford, England. 
Praeger Th

em
a

Th
em

a

Zeitmaschine Freiheit, time machine landed � Foto: Conny Koresin

Nr
. 1

33
/1

34
 - 

20
17

K
ul

tu
re

le
m

en
te

3 
• 



Was wird aus unseren Utopien? Als der spätere Anführer der Tiroler Bauern, Michael Gaismair, noch 
in der Schule saß und Lesen und Schreiben lernte, geriet sein Vater, der Bergwerksunternehmer Jakob 
Gaismair, bereits wirtschaftlich unter Druck. Mächtige Handelshäuser und die Konkurrenz aus Ameri-
ka diktierten zunehmend die Preise. In jenen Jahren erreichte Thomas Morus’ Utopie vom besten aller 
Staaten dank der Erfindung des Buchdrucks Venedig, Salzburg und Tirol. 

Die Neuzeit kam spät, aber umso heftiger 
nach Tirol. Dem dramatischen gesellschaftli-
chen Umbruch und der Bauernrevolution im 
16. Jahrhundert gingen wirtschaftliche, sozi-
ale und religiöse Brüche voraus. Die prästabi-
lierte Harmonie der gesellschaftlichen Aggre-
gatszustände geriet ins Wanken, der Merkan-
tilismus wandelte sich agiler als die ererbten 
Herrschaftsstrukturen und überlieferten Mo-
ralvorstellungen. Markante Indizien dieser 
Entwicklung sind der beginnende Kolonialis-
mus im Zuge der Entdeckung Amerikas 
1492, der religiöse Bruch im Zuge der Refor-
mation nach Luthers Thesenanschlag 1517 
und die Erfindung des Buchdrucks, der im 
16. Jh. allmählich in ganz Europa seine Wir-
kung entfaltete. 

Feudalherrschaft und  
Merkantilismus – Utopie der Gerechtigkeit

Die Entdeckung Amerikas, mit Gold- und Sil-
bervorkommen von unerhörtem Ausmaß und 
von Sklaven zutage gefördert, ließ die Tiroler 

Bergwerke im 16. Jh. langsam unrentabel 
werden. Zudem führte die starke Zunahme 
der Wirtschaft, die grassierende Falschmün-
zerei und das Aufkommen von Papiergeld und 
Wertpapieren zu einer zunehmenden Dezent-
ralisierung des Münzregals und Bergregals, 
mithin zu einer neuen monetären und ökono-
mischen Weichenstellung für die Neuzeit, 
Spekulationen auf Silber- und Kupferminen 

unterminierten das solide Gewerbe. Ein hal-
bes Jahrhundert nach den Bauernkriegen 
wurde die Niederländische Ostindien-Kompa-
nie zur ersten Aktiengesellschaft der Welt, 
Spekulationen auf Gold-, Silber- und Kupfermi-
nen erreichten ihren Höhepunkt.

Wirtschaftliche Krisen, Hunger, Hochwasser 
und die Folgen der Pest, aber auch die Vene-
zianerkriege und die Akkumulation des Kapitals 
in wenigen Händen, die zu einer dominanten 
Preispolitik weniger Handelsimperien führten, 
trugen zur gärenden Stimmung im aufkom-
menden Bürgertum bei. Die geopolitische 
Neuordnung der Welt und des europäischen 
Kontinents führte zu einem permanenten 
Kriegszustand, der das Söldnerwesen hervor-
brachte ("der Krieg ernährt den Krieg") und im 
30-jährigen Krieg seinen Tiefpunkt erreichte.

Trotz veränderter Wirtschaftslage übten die 
Kirche und der Tiroler Adel weiterhin ihre un-
erschütterliche Herrschaft über die Erbgüter 
aus und waren nicht gewillt, auf die immer 

wiederkehrenden Forderungen von Bürgern 
und Bauern einzugehen. So kam es bereits 
1520 zu einem ersten Aufstand bei Brixen 
unter dem Antholzer Peter Pässler, mit dem 
Ziel, erlittenes Unrecht wiedergutzumachen 
und das alte Recht der Allmende durchzuset-
zen; dabei kam es zur Belagerung der Burg 
Rodeneck. Der Vorwurf willkürlicher 
Machtausübung durch Adel und Klerus führte 

schließlich zum Tiroler Bauernkrieg von 
1525. Den Anlass dafür bot der 9. Mai 1525, 
der Tag, an dem Peter Pässler in Brixen zum 
Richtplatz geführt wurde. Auf dem Brixner 
Domplatz wurde er von aufgebrachten Bauern 
befreit. Das Signal war gegeben, der bischöf-
liche Sekretär Michael Gaismair kurz darauf 
zum Anführer der Bauern gewählt.

Die alte Ordnung einer jenseits gerichteten, 
überschaubaren Welt, die ein zukünftiges 
Sein, aber kein diesseitiges Werden kannte, 
war aus den Fugen geraten. Thomas Morus’ 
phantastisches Werk „Vom besten Zustand 
des Staates und der neuen Insel Utopia“, 
1516 auf Betreiben von Erasmus von Rotter-
dam in Leuven veröffentlicht, verbreitete sich 
dank Gutenbergs Erfindung des Buchdrucks 
in ganz Europa. Ob es Michael Gaismair be-
einflusst hat, ist ungewiss; jene Forderungen, 
die dem Idealstaat des englischen Gelehrten 
entsprechen, sind in jedem Fall Ausdruck des 
Zeitgeistes  einer Welt im Umbruch.

Das neue bürgerliche Selbstverständnis

Die neue Zeit erreichte Tirol in zwei Phasen, 
deren erste eine Folge des wirtschaftlichen 
Aufschwungs war, während die zweite als 
Reaktion auf den Niedergang der angestamm-
ten Ordnung und Wirtschaftsstruktur betrach-
tet werden muss. 

Der florierende Bergbau hatte im 15. Jh. zu 
einer Urbanisierung des Landes geführt. Das 
aufstrebende Bürgertum erlangte Zugang zu 
den neuen wissenschaftlichen Erkenntnissen 
und machte Gebrauch davon. Davon zeugen 
nicht nur die Archive jener Zeit, sondern auch 
das Aufkommen bürgerlicher Protagonisten 
in Tirol wie Vigil Raber, dem Maler, Sammler 
und wohl ersten bürgerlichen Theaterverleger 
im deutschen Sprachraum. Zudem waren die 
Kultur- und Sprachgrenzen im südlichen Tirol 
damals fließend. Bozen, Brixen und Sterzing, 
Hall und Schwaz aber auch Meran und Glurns 
lagen auf wichtigen Handelsrouten und ihre 
Einwohner bedienten sich mehrerer Spra-
chen; zum Studieren begaben sich die Tiroler 
Bürgersöhne nach Padua.

Der Merkantilismus hatte mit den Freien Bür-
gern die Bühne der Politik betreten; deren 
Selbstverständnis radikalisierte sich ebenso 
wie jenes der Bauern im Zuge der wirtschaft-
lichen Umschichtung im 16. Jh., und nicht 
zuletzt im Zuge des Landlibells von 1511, 
das die Bauern militärisch stärkte. Denn eine 
Folge des bürgerlich-bäuerlichen Selbstbe-
wusstseins und der neuen Wirtschaftsord-
nung war die allgemeine Unzufriedenheit mit 
dem angestammten, auf reinem Erbrecht 
basierenden Feudalsystem. So wird der Tiro-
ler Bauernkrieg unter Michael Gaismair mitun-
ter als frühbürgerliche Revolution bezeichnet. 

Die Utopie der Jerusalemer Urgemeinde

Die Niederlage der Bürger und Bauern konnte 
die Entwicklung der Neuzeit kurzfristig aus-
bremsen, aber nicht dauerhaft aufhalten, denn 
nach dem verlorenen Bauernkrieg nahm die 
Reformation in Tirol in Form radikalreformato-
rischer christlicher Bewegungen Fahrt auf.

Die gegen den Feudalismus aufbegehrenden 
Handwerker, Bergleute und Bauern waren 
naturgemäß offen für religiös-reformatorische 
Ideen. Aus den Schriften der Chronisten geht 
hervor, dass sich nach der vibrierenden, 
weltlich-optimistischen Epoche des aufstre-
benden Bürger- und Bauerntums ein diffus 
apokalyptisches Weltbild verbreitete. Die 
Schlacht war geschlagen, die Aufständischen 

Th
em

a
Haimo Perkmann UTOPIA IN TIROL

Zeitmaschine Freiheit, time machine landed � Foto: Conny Koresin

Nr
. 1

33
/1

34
 - 

20
17

K
ul

tu
re

le
m

en
te

4 
• 



Th
em

a

hatten verloren. Man könnte auch sagen, die 
Renaissance wurde allmählich vom Barock 
abgelöst, das Diesseits wieder ins Jenseits 
verwiesen.

Teile der Bevölkerung begehrten nun nicht 
mehr gegen den Adel, sondern zusammen 
mit diesem gegen die allzu weltliche kirchli-
che Allmacht auf. So verbreitete sich im 
späten 16. Jh. die Reformation in Tirol. Zur 
jener Zeit verzeichneten auch die Täuferbewe-
gungen, wie die Mennoniten, Melchioriten, 
oder die Zwickauer Propheten um Nikolaus 

Storch großen Zulauf. Sie verkündeten das 
nahende Gottesgericht oder errichteten eine 
chiliastische Theokratie wie das Täuferreich 
in Münster. Allein, der Untergang trat nicht 
ein. Wer keinen Hafen ansteuert, dem weht 
nie der rechte Wind, wie Zeitgenosse Michel 
de Montaigne sagte. 

Gaismair traf nach seiner Flucht in die 
Schweiz den Reformator Huldrych Zwingli. 
Erst in dieser Zeit entwickelte er sich vom 
Reformer zu einem Denker, der zielgerichtet 
die Utopie eines egalitären, christlichen und 
demokratischen Knappen- und Bauernstaates 
konzipierte.

Die Wiedertäufer entfalteten ihre erfolgreiche 
Missionstätigkeit, indem sie politische Forde-
rungen mit religiösen Prophezeiungen verban-
den. Der Unmut ihrer Zeitgenossen äußerte 
sich in Tirol daher in zunehmender Begeiste-
rung für die Anabaptisten unter Jakob Hutter 
und Jörg Cajacob. Die Idee einer Rückkehr 
zum wahren Christentum, zur Bibel und zur 
Jerusalemer Urgemeinde begeisterte viele 
enttäuschte Menschen.

Viceversa waren Luther, Melanchton oder auch 
Calvin wenig begeistert von den aufständi-
schen Bauern und Bürgern. Die Führer der 
Reformation verurteilten, mit Ausnahme von 
Thomas Müntzer, die Unruhestifter und Wieder-
täufer, riefen zur Ordnung – oder, wie Luther, 
dazu auf, die Bauern allesamt zu erschlagen 
und die Wiedertäufer zu verbrennen. Nach der 
Weinsberger Bluttat 1525 galten die politi-
schen Anführer der Bauern, aber auch die 
Prediger als gefährlich. 1529 wurden anabap-
tistische Missionstätigkeiten und Taufen durch 
das sogenannte Wiedertäufermandat mit Ein-
verständnis der protestantischen Reichsstände 
verboten und mit der Todesstrafe belegt.

Die Tiroler Landesordnung – Utopie  
einer neuen Welt

Keine Straße und keine Gasse trägt den Na-
men Peter Pässlers, kein Platz ist nach Micha-
el Gaismair benannt, kein Denkmal erinnert an 
die Anführer des Tiroler Bauernkrieges 1525, 
deren Gedenken im Laufe des 20. Jahrhun-
derts von rechts und links ideologisch verein-
nahmt und verzerrt und anschließend ver-
drängt wurde. Dabei ist die neue Tiroler Lan-
desordnung von 1526 eines der bemerkens-
wertesten Dokumente der Geschichte Tirols. 

Der Mailänder Historiker Giorgio Politi arbeitet 
in seinem Werk „Gli statuti impossibili“ minu-
tiös alle tendenziösen und ideologischen Bla-
sen auf, die in das Wirken und Schreiben des 
Tiroler Sozialrevolutionärs hinein interpretiert 
wurden. Politi wirft die Frage auf, ob die über-
lieferte Landesordnung wirklich allein aus 
Gaismairs Feder stammt, denn seines Erach-
tens hat kein Forscher den Beweis dafür an-
getreten, und er unternimmt eine Neu-Editie-
rung des Textes der Landesordnung, die er 
Restitution des Textes nennt. Fraglich er-
scheint ihm vor allem die Forderung nach ei-

ner Verstaatlichung der Bergwerke. Politi 
verortet den späten Gaismair vielmehr in der 
protestantischen Bewegung rund um Zwingli 
und betont seine religiös reformatorische 
Utopie einer neuen Welt. 

In der Tat lassen sich einige Forderungen von 
Gaismairs Landesordnung als religiös refor-
matorische Utopie interpretieren, etwa die 
Forderung nach urchristlicher Gemeinschaft, 
nach Gleichheit vor dem Herrn, oder nach 
einer Kirchenausstattung ohne Bilder. 

Andere Paragrafen können als vorsozialisti-
sche Utopien betrachtet werden, etwa die 
Forderung gegen Spekulation und Bereiche-
rung auf Kosten der Allgemeinheit, die Forde-
rung einer allgemeinen Schulpflicht und einer 
Rente für all jene, die nicht mehr arbeiten 
können. Mit dem Satz: „Es sollen auch die 
Armen nit allein mit Essen und Trinken, son-
der mit Kleidung und aller Notdurft versehen 
werden... [damit] ›› niemand von Haus zu 
Haus [muss] betteln gehn“  blickt Gaismair 
weit in die Zukunft. Sein pragmatischer Blick 
erspäht hier eine neue Staatsräson, die sozi-
ale Versorgungsaufgabe des Staates, wie sie 
heute teils in Kraft ist, die damals jedoch 
keinem Fürsten je in den Sinn gekommen 
wäre. Er beschreibt des weiteren, dass viele 
Habenichtse wohl arbeiten würden:... Lotte-
rei, viel unnutz Volk, das wohl arbeiten mag. 
In diesem Punkt kommt er Thomas Morus’ 
Utopie wohl am nächsten.

Wiederum andere Punkte scheinen eher früh-
kapitalistisch motiviert, etwa in Bezug auf 
Zölle und Zinsen. Echte Münzen müssten vor 
Fälschung geschützt werden, Zins dürfe nicht 
Wucher sein. Auch fordert Gaismair im Ge-
gensatz zu vielen Anabaptisten, oder auch zu 
Hans Beheim, Thomas Müntzer oder Nikolaus 
Storch in Wittenberg, nicht die Enteignung der 
Reichen, sondern die Ächtung derjenigen, die 
Armut herbeiführen.

Nicht zuletzt erinnern einige Forderungen an 
die anarchistischen Ideale des 19. und 20. 
Jahrhunderts, etwa die Forderung nach Gleich-
heit und totaler Abrüstung, nach einem Abriss 
aller Befestigungsanlagen und Ringmauern und 
einer damit einhergehenden Rückführung der 
Städte in Dorfgemeinschaften: 

Zum funften sollen alle Ringmauren an den 
Stedten, dergleichen alle Geschlösser und 

Befestigung im Land niederbrochen werden 
und hinfur nimmer Stedt, sonder Dorfer sein, 
damit [kein] Unterscheid der Menschen, also 
daß einer höher oder besser weder der ander 
sein wölle, werde, daraus dann im ganzen 
Land Zerruttlichkeit, auch Hoffart und Aufruhr 
entstehn mag, sonder ein ganze Gleichheit im 
Land sei.

Sind die Ereignisse des 16. Jahrhunderts in 
Tirol, vom Landlibell Maximilians bis zur Lan-
desordnung Gaismairs, Ergebnisse gesell-
schaftspolitischer Utopien oder Resultate ei-

ner pragmatischen politischen Entwicklung? 
Ohne das Landlibell hätte die Tiroler Bauern-
schaft keine solche Wehrhaftigkeit und militä-
rische Stärke erreicht. Nach der Niederlage 
bei Radstatt kam es in Teilen Tirols zu Mas-
senhinrichtungen durch bezahlte Landsknech-
te, vor allem im Tridentinischen, das noch 
kein Schützenwesen oder bäuerliches Heer 
zur Landesverteidigung besaß. Die Lands-
knechte von Frundsbergs waren es auch, die 
zwei Jahre später Rom plünderten und brand-
schatzten. 

Jeder Zeit ihre Utopie

Die Forderungen Gaismairs und seiner Zeitge-
nossen scheinen aus heutiger Perspektive 
voller Weitblick, seinen Zeitgenossen aber 
mussten sie utopisch und dennoch realisier-
bar erscheinen.

Andere Utopien für Auserwählte wurden reali-
siert und sind in Lähmung erstarrt. Darin liegt 
die Aporie der Utopie. Sowohl Thomas Morus 
als auch Erasmus von Rotterdam bleiben ka-
tholisch, letzterer stellt sich in seiner Vertei-
digung der Willensfreiheit (de libero arbitrio) 
explizit gegen Luthers Thesen. Luther wiede-
rum wendet sich gegen die aufständischen 
Bauern und Wiedertäufer. Doch verläuft die 
Stringenz der jeweiligen Utopie aus heutiger 
Sicht in geradezu umgekehrter Richtung. 
Utopien für Auserwählte, die sich festigen, 
verfestigen sich. Um nicht zu „verwässern“, 
müssen sie „rein“ bleiben.

Diese völlige Erstarrung lässt sich gut bei 
den Hutterern nachvollziehen. War Jakob 
Hutter im 16. Jh. noch ein religiös motivier-
ter Sozialrevolutionär mit Weitblick, so leben 
die Hutterer heute ein anachronistisches, 
nach außen hin abgeschottetes Leben. Die 
Uhr ist im 16. Jh. stehengeblieben – ob-
gleich die Vorteile und Annehmlichkeiten 
unserer Zeit (Medizinische Versorgung, Mo-
torisierung etc.) durch die Hintertür empfan-
gen werden. Die Außenwelt wird als Hölle 
beschrieben, die Hutterischen Brüderhöfe 
hingegen als Archen des Guten – mit all den 
Widersprüchen, die ein solches Weltbild mit 
sich bringt. Es scheint als würden Utopien, 
die sich nicht als permanente Evolution und 
für alle begreifen, sondern als in sich ge-
schlossene Systeme für Auserwählte konzi-
piert sind, zwangsläufig in einer Endlos-
schleife ohne Entwicklung erstarren.

Zeitmaschine Freiheit, time machine landed � Foto: Conny Koresin

Nr
. 1

33
/1

34
 - 

20
17

K
ul

tu
re

le
m

en
te

5 
• 



Paradise Now: The Story of American Utopianism von Chris Jennings ist 2016 in den Buchhandel 
gekommen. Der Autor geht dem Phänomen des amerikanischen Utopismus nach und ergründet, warum 
so viele freiwillige utopische Communities im 19. Jahrhundert in den dünn besiedelten Gegenden der 
östlichen Hälfte der – noch ziemlich unentwickelten – Vereinigten Staaten entstanden. Warum gerade 
dort und gerade zu jener Zeit?

Bei Jennings erfahren wir, dass sich um 1800 
herum ein Gefühl breitmachte, dass alles sich 
dem Ende zuneigt. Zudem nahm man damals 
die Vereinigten Staaten, die „Neue Welt“, als 
noch unbeschriebenes Blatt und somit als 
geeigneten Ort für einen Neubeginn wahr. 
Jennings untersucht in seinem Werk fünf 
utopische Communities, die sich zwar unter-
schieden, aber dennoch aufeinander aufbau-
ten. Alle glaubten, dass Männer und Frauen 
mehr oder weniger ebenbürtig seien, der fi-
nanzielle Wettbewerb eine zerstörerische 
Kraft sei, und materielle Gleichberechtigung 
die Voraussetzung für eine gerechte Gesell-
schaft sei. Sie wollten die globale Revolution 
katalysieren, indem sie funktionierende Proto-
typen der idealen Gesellschaft bauten.

Bei den Shakers, einer kleinen Gruppe, die 
1774 von Ann Lee von Manchester in England 
nach New York geführt wurde, betete man 
ständig, aber ohne Liturgie. Spontaneität war 
das Kennzeichen spiritueller Authentizität. Aus 
der Apostelgeschichte leiteten sowohl die 
Shakers als auch spätere Gruppierungen ein 
eindeutiges Mandat für die Gestaltung einer 
Christengemeinde ab: 

Alle aber, die gläubig waren geworden, 
waren beieinander und hielten alle Dinge 
gemein. Ihre Güter und Habe verkauften 
sie und teilten sie aus unter alle, nach dem 
jedermann not war. 

Unaufhaltsam fegten sie ihre selbst errichteten 
Dörfer mit Besen; Besucher bewunderten im-
mer wieder die Sauberkeit, aber auch die Ord-
nung und Symmetrie ihrer Anlagen. Sie bemüh-

ten sich, den Impuls zu unterdrücken, indem sie 
den Tag mit kleinen Verboten versahen. Die am 
weitreichendste Entscheidung für die Gruppe: 
Nach dem Vorbild Ann Lees erlegten sie sich 
ein Zölibat auf. Obwohl die Shakers eine Zeit-
lang starken Zulauf von Suchenden verzeichne-
ten, starben sie buchstäblich aus.

Robert Owen, Selfmademan und Philanthrop, 

wanderte 1824 aus Wales in die USA aus, 
mit der Absicht, ein Dorf in Indiana zu kau-
fen, wo er eine perfekte Community, die 
sogenannte Neue Moralische Welt, errichten 
wollte. Das erste Dorf sollte sich als Proto-
typ dann schnell und endlos vervielfältigen, 
in der Annahme, dass immer mehr Men-
schen die alte, irrationale Ordnung kippen 
wollen. Beinahe jeder, der auftauchte, durfte 
Mitglied werden – mit Ausnahme von Afro-
amerikanern. In solchen Gemeinschaften 
träumte man den kollektiven Traum einer von 
Menschen geschaffenen Utopie. Es kamen 
Stadtbewohner, Intellektuelle und ungelernte 
Arbeiter, aber leider kaum handwerklich und 
technisch begabte Fachkräfte. Immer wieder 
musste Owen, ein reicher Mann, Eigenmittel 
für das Projekt aufwenden, dennoch zerrten 
die “Zentrifugalkräfte von Individualismus 
und Wettbewerb” die Community schließlich 
auseinander. 

Jennings Anmerkungen haben oft den ver-
schmitzten Ton eines belesenen, aber weltof-
fenen Professors, der unter seinen Studenten 
gerne aufreizendes Hintergrundwissen zwi-
schen seine vertiefende Analyse streut. Ein 
typisches Beispiel aus New Harmony: deren 
örtliche Zeitung verwendete eine Zeitlang 
“Erstes Jahr der geistigen Unabhängigkeit” 1) 
als Spitzmarke. 

Der französische Büroangestellte Charles 
Fourier begann im Jahr 1808, seine Philoso-
phie von allem 2) zu veröffentlichen. In den 
Jahrzehnten danach folgten sechs weitere 
umfangreiche Bände, die sein System, wel-
ches u.a. zwölf Leidenschaften und 32 „auf-

steigende und absteigende“ Epochen der 
Menschheitsgeschichte enthielt, ausarbeite-
ten. Ein junger reicher Mann aus New York, 
Albert Brisbane, studierte zwei Jahre lang mit 
Fourier in Paris und segelte dann nach Hause, 
um Fouriers Ideen zu verbreiten. In seiner 
Übersetzung ließ er zwar die schrulligeren 
Ideen – wie die supertonischen Orgien – weg, 
dennoch fanden die Journalisten besagte 

Stellen in den Büchern und machten sich da-
rüber lustig.

Ann Lee von den Shakers hatte Fleischeslust 
aus der Welt schaffen, Robert Owen die Ein-
zelnen durch Früherziehung und Umweltein-
wirkungen verbessern wollen. Aber Fourier 
träumte davon, gesellschaftliche Institutionen 
zu schaffen, die an die Unterschiedlichkeit 
der menschlichen Eigenarten angepasst wa-
ren. 1842 versuchte Brisbane einen Prototyp 
der Fourierschen Utopie zu bauen, um eine 
Welle der Nachahmung loszutreten. Zehn 
Phalanxe werden gegründet, aber kurz nach-
dem Brisbane nach Frankreich zurückkehrte, 
um sich weitere Studien zu unterziehen, fallen 
die Communities wieder auseinander. 

Obwohl manche ihn viele für verrückt hielten, 
strebten Fouriers amerikanische Anhänger 
nach Gerechtigkeit für Frauen, öffentlicher 
Bildung, fairen Gehältern, Arbeitergenossen-
schaften, kollektiver Landwirtschaft und ein 
wenig sexueller Befreiung.

Vor dem 18. und 19. Jahrhundert war die 
in den literarischen Darstellungen von Uto-
pien beschriebene perfekte Gesellschaft 
immer weit weg, ein El Dorado im Dschun-
gel oder eine Shangri La auf einem Fels. 
Hier bei Owens und Fourier waren die Uto-
pien nicht Orte sondern Zeiten, nahende 
Epochen von Frieden, Gleichheit und Fülle.

Bei der Beschreibung des vierten utopischen 
Versuchs, Ikarien, im Jahr 1848, erwähnt 
Jennings zum ersten Mal Thomas Mores 
Utopia (1510): Étienne Cabet las Morus’ Werk 
während seines Exils in England im Britischen 
Museum und gründete darauf seinen eigenen 
utopischen Roman Voyage en Icarie darauf. 
Jennings beschreibt es als eine „Plackerei – 
humorlos, voller Klischees und sehr lang.“ – 
dennoch inspirierte Cabets Buch die Grün-
dung von ikarischen Vereinen unter ausgebil-
deten städtischen Handwerkern. 1855 ziehen 
500 Menschen, hauptsächlich Franzosen, 
aber auch andere Europäer, nach Nauvoo, Il-
linois, in eine von den vertriebenen Mormonen 
verlassene Stadt. Vor dem Einzug in Nauvoo 
kannten Cabets Anhänger ihn nur durch „sei-
nen Roman, seine Leitartikel und seinen 
furchtlosen Widerstand gegen die Krone“. Vor 
Ort hat er sein Prestige jedoch eingebüßt, er 
war fehlbar. Der Autor ist dennoch ob der 
Zeitspanne beeindruckt: An sieben verschie-
denen Orten in Texas, Illinois und New York 
versuchten die Ikarier über ein halbes Jahr-
hundert hinweg immer wieder, neue Gemein-
wesen zu gründen. Allerdings kam es immer 
wieder zu bitteren inneren Spaltungen auf der 
Suche nach dem einzig richtigen Weg.

Die fünfte utopische Neugründung, die „Per-
fektionisten“ der Oneida Community rund um 
John Humphrey Noyes, ist wohl die erstaun-
lichste. Als Noyes auf der Harvard University 
1834 Theologie studierte, erlebte er einen 
Augenblick der spirituellen Vollkommenheit, 
und hat sich ab dem Zeitpunkt selbst als 
göttliches Instrument erlebt. Es war seine 
Idee, eine Utopie zu bauen, einen zukunfts-
trächtigen Prototypen des kommenden Para-
dieses. Er gründete eine Gemeinschaft in 
Putney, Vermont, und es kamen Leute, die auf 
seiner „Kommune“ leben wollten.

Th
em

a
Nancy Chapple Paradise Now!  

Zur Geschichte des 
Amerikanischen  
Utopismus

Zeitmaschine Freiheit, time machine landed � Foto: Conny Koresin

Nr
. 1

33
/1

34
 - 

20
17

K
ul

tu
re

le
m

en
te

6 
• 



Fast alle Utopisten des neunzehnten Jahrhun-
derts glaubten, dass die enge Pflichttreue der 
Institution Ehe und der biologischen Familie 
ein Gräuel waren. In Oneida führte Noyes 
etwa um 1846 zwei sexuelle Neuheiten ein: 
die „komplexe Ehe“ – zwei Paare, die ihre 
Ehen in eine verschmelzen (er hatte sich in 
die Ehefrau eines befreundeten Paares ver-
guckt); und „männliche Kontinenz“, die zu Sex 
zum reinen Vergnügen aufrief. Diese neue 
Betonung auf sexuelle Freuden breitete sich 
rasch unter Noyes Anhängern aus und die 
Perfectionist-Ehefrauen ermöglichten wie ge-
wünscht „befriedigende Orgasmen“. 

Die Frauen der Community befreiten sich von 
der „Tyrannei der Miederware, enganliegen-
den Schuhen und Haar bis zur Taille“. Die 
Presse im Jahr 1852 war schockiert sowohl 
über die komplexe Ehe als auch über die freie 
Aufmachung der Frauen. 

Jahrelang sah Noyes es als seine Pflicht an, 
junge Frauen der Community in den Sex einzu-
führen. Nach Jennings muss Noyes’ Vielweibe-

rei allerdings nicht als der eigentliche, geheime 
Kern der Oneida-Geschichte betrachtet wer-
den, da z.B. auch ältere Frauen die Aufgabe 
hatten, männliche Teenager einzuweihen – 
männliche Kontinenz will gelernt werden. Zu-
dem drehte sich lange nicht alles um Sex. Die 
Mitglieder wurden ermuntert, sich beständig 
weiterzubilden und sich mit Literatur, Algebra, 
Geometrie zu befassen. Es gab eine große 
Bibliothek und abendliche Versammlungen, wo 
neue Unternehmungen diskutiert wurden. Eine 
Komponente ihres jahrzehntelangen Erfolgs 
bestand darin, dass Noyes kein abgeschlosse-
nes, in sich schlüssiges und unveränderliches 
System errichtete, sondern eines, das durch-
aus Anpassungsfähigkeit bewies.

Die Vorstellungen von idealen Bürgern variie-
ren in diesen idealisierten Gesellschaften 

stark: bei den Shakers waren sie Engel der 
Zurückhaltung und Transzendenz; Owen und 
Cabet wollten ihre Utopien mit vernünftig 
denkenden, heiteren Menschen besetzen. 
Fouriers New Harmony sollte von impulsiven, 
epikureischen und geselligen Menschen be-
wohnt sein. In Oneida war die Vervollkomm-
nung des Einzelnen unzertrennlich mit der 
Perfektionierung der Gesellschaft insgesamt 
verbunden. 

The utopians were driven together by a 
moral refusal to accept the world as they 
found it. They believed that human associ-
ation could offer far more than what they 
experienced in the villages and cities where 
they lived. They demanded more fellowship, 
more pleasure, more learning, more time, 
more dignity, and more equality.

1)	 “The First Year of Mental Independence“
2)	 Erwähnenswert sind anbei die Schriften: Théorie de l‘unité universelle, oder auch Théorie des quatre 

mouvements et des destinées générales Th
em

a
Zeitmaschine Freiheit, time machine landed � Foto: Conny Koresin

Nr
. 1

33
/1

34
 - 

20
17

K
ul

tu
re

le
m

en
te

7 
• 



KE: Wer sind die Träger von „Zeitmaschine 
Freiheit“ und worum geht es?

Regina Gropper: Gefördert wird die „Zeitma-
schine Freiheit“ im Fond Stadtgefährten von 
der Kulturstiftung des Bundes (90% und der 
Stadt Memmingen 10%). Angegliedert ist 
sie an das Stadtmuseum Memmingen. Das 
partizipative Projekt sucht, wie alle „Stadt-
gefährten Projekte“ neue Partner für das 
Museum, um gemeinsam das Stadtmuseum 
in die Stadt zu tragen und so sichtbar zu 
machen. Mit zwölf Akteuren aus Memmin-
gen und der Region – darunter die Kolping-
Akademie, das Netzwerk für Frauen, die 
Unterallgäuer Werkstätten oder das Landes-
theater Schwaben – sollen zwölf Aktionen, 
an zwölf Orten im Stadtraum und im Muse-
um realisiert werden. Wir bauen zusammen 
mit minderjährigen unbegleiteten Geflüchte-

ten (von unserem Hauptpartner der Kolping 
Akademie Memmingen) einen „Zeitmaschi-
ne“ die an verschiedenen Plätzen im Stadt-
raum auftaucht und als Aktionsfläche und 
Ausstellungsraum dient. Zusätzlich bespie-
len wir Leerstände mit Ausstellungen und 
gestalten Stadtrundgänge bei denen wir In-
halte des Stadtmuseums für alle zugängig 
machen. Das übergeordnete Thema, das wir 
behandeln ist die Freiheit. Was Freiheiten im 

städtischen Leben aus heutiger Sicht bedeu-
ten, erkundet das Projekt ausgehend von 
den Memminger „Zwölf Artikeln“. Vor die-
sem historischen Hintergrund fragt das Pro-
jekt danach, welche Rolle zum Beispiel 
Glaubensfreiheit, Freiheit in der Stadtgestal-
tung und Freiheit in der Fremde in unseren 
heterogenen Stadtgesellschaften spielt und 
wie sie verwirklicht wird.

KE: Warum gerade in Memmingen?

Regina Gropper: Weil Memmingen seit 2005 
den Freiheitspreis verleiht. Memmingen ist 
durch die Zwölf Memminger Bauernartikel von 
1525, eine Stadt die Freiheitsgeschichte ge-
schrieben hat. 

KE: Was sind die Zwölf Bauernartikel? Wann 
und von wem wurden sie niedergeschrieben?

Regina Gropper: Entstanden sind sie wahr-
scheinlich in den ersten Februarwochen 1525 
in Memmingen. Die Zwölf Artikel gehören zu 
den Forderungen, die die Bauern im deut-
schen Bauernkrieg 1525 in Memmingen ge-
genüber dem Schwäbischen Bund erhoben. 
Sie gelten als die erste Niederschrift von 
Menschen- und Freiheitsrechten in Europa, 
und die zu den Zwölf Artikeln führenden Ver-
sammlungen gelten als erste verfassungsge-

bende Versammlung auf deutschem Boden. 
Der bibelkundige Kürschnergeselle Sebastian 
Lotzer, geboren 1490 in der Nähe von Sig-
maringen und der Prediger Christoph Schap-
peler (ein Freund von Ulrich Zwingli) gelten, 
zusammen mit der Christlichen Vereinigung, 
als die Hauptverfasser der „Zwölf Artikel“. 
Diese waren von Theologie geprägt und auch 
von der absoluten Gültigkeit des Evangeliums 
ist die Rede. Der am 22. Mai eröffnete 
„Freiheitsweg“,führt auch an den Häusern von 
Sebastian Lotzer und Christoph Schappeler 
vorbei.

KE: „He, Fräulein“ ist eine Ausstellung die 
bereits realisiert wurde. Wieso ist es für euch 
wichtig sich mit Frauengeschichte zu beschäf-
tigen?

Regina Gropper: Memmingen hat eine beson-
dere Frauengeschichte. Von September 1988 
bis Mai 1989 fanden die sogenannten Mem-
minger Hexenprozesse statt. Der Arzt Horst 
Theissen war wegen des Verdachtes des ille-
galen Schwangerschaftsabbruches in mehre-
ren Fällen angeklagt. Es folgte eine politische 
und gesellschaftliche Debatte die weit über 
Memmingen hinausging. Zu den Demonstra-
tionen kamen Frauen und Männer aus ganz 
Deutschland. Parolen wie „Mein Bauch gehört 
mir!“ kommen aus dieser Zeit. In Memmingen 
wurde diese Geschichte bisher aber noch 
nicht dargestellt und es wurden weder im 
Stadtmuseum noch im Stadtarchiv Relikte 
dieser Zeit gesammelt. Über unsere Ausstel-
lung „He, Fräulein!“ wurden diese und andere 
Themen der „Befreiung der Frau“ neu zur 
Debatte gestellt. Der Erfolg der Ausstellung 
hat uns selbst überwältigt – wir rechneten 
weder mit so vielen Besuchern noch mit so 
vielen Geschichten, die wir während der Aus-
stellung sammeln durften. Das Frauenthema 
wird sicherlich fortgeführt.

KE: In der Kunsthalle MEWO hat Kurator Axel 
Lapp mit der Ausstellung „Freiheit, die ich 
meine ...“ politisch Stellung bezogen. Worum 
ging es in der Schau und was waren die 
Kunstwerke, die dir besonders in Erinnerung 
geblieben sind?

Regina Gropper: Herr Dr. Lapp stellte die 
Frage nach der Freiheit in der Kunst. WAS 
BEDEUTET FREIHEIT HEUTE FÜR KÜNSTLE-
RINNEN UND KÜNSTLER? Die eingereichten  
Arbeiten der beteiligten Künstler, darunter 
Wolfgang Tillmanns und Libia Castro & Ólafur 
Ólafson waren vielschichtig. Manche waren 
offensichtlich politisch, andere beziehen sich 
auf die Freiheiten des künstlerischen Arbei-
tens. Deshalb ist es gar nicht so einfach die-
se Frage zu beantworten. Für das Projekt war 
sicherlich die Arbeit „12 Artikel“ von Stephan 
A. Schmidt aus Kempten am bedeutendsten. 
Er ließ die Memminger Bauernartikel ins ara-
bische Übersetzen und zeichnete diese in 
arabischer Schrift auf zwölf Tafeln. Im Laufe 
des Projekts wurden diese auch auf Poster 
gedruckt und im Stadtraum auf Litfaßsäulen 
verteilt.

KE: In Memmingen landet gerade eine Zeitma-
schine. Damit soll ein künstlerisches Begeg-
nungsexperiment zwischen Zukunfts- und 
Vergangenheits-Matrix entstehen. Wer landet 
da und was wird geschehen?

Ronja Hartmann: Stadtmuseen sind ja immer 
auch Zeitmaschinen, denn sie transportieren 
zum einen Gegenstände und Geschichten aus 
lang vergangenen Zeiten in unsere Gegen-

12 Artikel – 12 Aktionen
Fragen von Hannes Egger an Regina Gropper und Ronja Hartmann, 
Projektleiterinnen von „Zeitmaschine Freiheit“

Th
em

a

Allein, der Untergang trat nicht ein.� Foto: Carsten Eisfeld / MEWO Kunsthalle

Nr
. 1

33
/1

34
 - 

20
17

K
ul

tu
re

le
m

en
te

8 
• 



1

Nicht mehr standen die Menschen vor den 
Sehnsuchtstrichtern, aus denen ihnen ihre 
Träume und Wünsche entgegen geklungen 
waren. Auch nicht warteten sie in Schlangen 
an den Schaltern der Schlafapotheken, die 
Schlummermittel für ihre selig erkaufte Ruhe 
erwartend. Sie waren in jenem tiefen und 
seltsamen Stadium des ruhenden Wachens 
begriffen, in dem nichts und niemand sie 
mehr störte. Sie blieben stehen, sobald sich 
der natürliche Schlaf ereignete. Auf den Bür-
gersteigen, vor den Aushängen der Schlafa-
potheken, standen sie wie eine stumme Pro-
zession, die zum Halten gekommen war. Und 
es wurden immer mehr, sodass die Stadt 
allmählich verwaist war, sich die Aufzüge un-
entwegt öffneten und schlossen, und zuwei-
len die Haltung zweier Liebender dicht vor 
dem Kuss zu betrachten war. Man hörte die 
Geräusche nun wie von einem Gott erdacht, 
den prasselnden Regenguss, die vom Wind 
aufgewehten Körner der Futterfabrik, das 
Schaben einer Plastikfolie. Doch vertrieb die 
Menschen nichts aus ihrer schlafenden Ge-
schäftigkeit, die sie allesamt mit offenen Au-
gen genossen. Sie hatten die lauernde Hal-
tung des Jägers.

2

Sie hatten wieder zu Bewegung gefunden, 
standen wie Kinder vor den Sehnsuchtstrich-

tern, die ihnen von einer alten Zeit kündeten. 
Doch bald stieben sie, von einem Ekel ge-
schüttelt, auseinander, sobald sich ein Dritter 
ihrem Gespräch näherte. Zu zweit im Ge-
spräch merkten sie den leichten Schnupfen 
nicht, der sie nach ihrer ersten Bewegung 
gepackt hatte. Sie fiel erst einem Einzelnen 
auf, der zwei Freunde im Vorbeigehen erkann-
te, und sich ihnen nähern wollte. Dann war 
kein Halten mehr. Die Freunde machten sich 
grußlos auf den Weg, sie hielten sich sogar 
die Hand vor den Mund, wie um eine heftige 
Übelkeit abzuschütteln. Zurück blieb jener 
Dritte, der anfangs resignierte, dann aber 
selbst ins Jagen und Nachrennen geriet. 
Längst hatte man in den oberen Ministerien 
von dem seltsamen Schrumpfen der Dreisam-
keit Kenntnis genommen. Auch die Sitzungen 
der Parlamente waren gefährdet, man holte 
deshalb zum Gegenschlag aus. Es wurden 
Gesprächsinseln aus Brettern und Schrauben 
geschaffen, allmählich zusammengerückt, 
sodass sich eine Art große Flüsterpost ergab. 
Die Kinos spielten im Endlosbetrieb für zwei 
Personen.

3

Weil die Sehnsuchtstrichter verstummt waren, 
auch die Zerstreuungen der Kinos verblass-
ten, richteten die Menschen sich Tiere ab, um 
aus ihrer Zweisamkeit auszutreten. Einer 

führte eine Schlange mit sich, die für ihn 
dachte und sprach. Das Tier machte Schule, 
und die richtige Methode war bald in den 
Schlafapotheken bekannt. Man hielt sich die 
Tiere zu solch höheren sozialen Zwecken und 
kam darauf, dass die Spezies austauschbar 
war. Wenn sich auf der Straße nun Schweine 
und Falken, Tauben und Hunde begegneten, 
plapperten sie vergnügt miteinander über das 
vergessene Leben ihrer Halter. Das machte 
ihr Hauptgeschäft aus, die Menschen hielten 
sich dabei respektvoll im Hintergrund, sie 
ließen sie sprechen, und hörten neugierig zu. 
Manchmal erstreckten sich die Sätze der 
Tiere auf die Zukunft, und keiner mochte dann 
glauben, dass aus den Sehnsuchtstrichtern 
ähnliche Worte erklungen waren. Die aufgeris-
senen Münder der Parlamentarier, wenn die 
Tiere für sie in die Debatten stiegen, das un-
ablässige Nicken der sprechenden Partei. 
Verstummt rang man um den Sieg.

4

Zwei gewitzte Zwillinge hatten der Tierplage 
widerstanden, indem sie sich immerfort an 
den anderen gewandt hatten, und so den 
Faden ihres Gesprächs aufrecht hielten. Sie 
waren sich selbst genug, und das machte sie 
in den Augen der Tierhalter verdächtig. Auch 
hatten sie sich keiner der Mittel aus den 
Schlafapotheken bedient, um über diese an 

wart. Zum anderen erlauben sie den Besu-
chern auch, sich in die Vergangenheit hinein-
zuversetzen. Genau das möchten wir auch 
mit unserer Zeitmaschine erreichen. Sie er-
weitert das Stadtmuseum in den Stadtraum 
und wird zum Beispiel in den kommenden 
Projekten als erweiterter Ausstellungsraum 
genutzt. Das erhöht die Sichtbarkeit des 
Stadtmuseums in der Stadt und macht seine 
Inhalte anderen Menschen zugänglicher als es 
der klassische Museumsrahmen leisten kann. 
Außerdem kann die Zeitmaschine Besucher 
dabei unterstützen sich in andere Zeiten zu 
versetzen, ihren Blickwinkel zu verändern und 
daraus Schlüsse für die aktuellen Themen der 
Stadt zu ziehen. Auf der aktuell ersten Station 
der Zeitmaschine arbeiten wir künstlerisch 
mit der Zeitreise als Sehnsuchtsmotiv und 
dem Wunsch, sich dem Strom der Zeit zu 
entziehen.

Regina Gropper: Mit der Zeitmaschine, die 
gerade im „Stadtpark Neue Welt“ gelandet 
ist, kann auch direkt Kontakt aufgenommen 
werden. Sie bekommt eine Telefonnummer. In 
ihr wird ein Sockel platziert auf dem Exponate 
aus dem Museum erscheinen und wieder 
verschwinden. Über Whatsapp wird dies do-
kumentiert und die Besucher können eigene 
Gegenstände mitbringen und auf einem So-
ckel in der Zeitmaschine platzieren fotografie-
ren einen Text dazu schreiben und an die 
Zeitmaschine schicken. Außerdem wird in 
„der Neuen Welt“ weiter mit Geflüchteten an 
der Ausstellung für die nächste Landung ge-
arbeitet. Diese wird Bilder der Geflüchteten in 
Spiegeln zeigen. Wir planen die Flucht von 
gestern der von heute entgegenzustellen.

KE: Das Landestheater Schwaben macht 
utopischen Spaziergänge. Wo führt der Weg 
hin?

Ronja Hartmann: Der Ausgangsgedanke war, 
das Freiheit immer auch eine Utopie ist. Viele 
Utopien entstehen ja aus dem Wunsch durch 
Ordnung Freiheit zu erreichen. Wobei meist 
nicht alles so läuft wie geplant. Das Thema 
des veränderten Blickwinkels, das Spiel mit 
Erwartungen, Hoffnungen und Irritationen sind 
daher auch wichtige Momente bei den theat-
ralen Spaziergängen Schöne Neue Welt! Kon-
kreter möchte ich das nicht ausführen, denn 
natürlich lebt ein solches Format auch von 
der Überraschung.

KE: Macht ihr auch etwas zu Martin Luther?

Regina Gropper: Da das Stadtmuseum schon 
vor unserem Projekt die Ausstellung „Auf den 
Spuren von Martin Luther“ (30.04. – 
09.07.2017) geplant hat werden wir das 
Thema Glauben erst 2018 behandeln. Die 
Ausstellung zur Glaubensfreiheit wird sich si-
cherlich auch mit der Reformation beschäfti-
gen. Für Memmingen war Ulrich Zwingli aber 
bedeutender als Luther. Christoph Schappeler 
der unmittelbar an den 12 Artikeln beteiligt 
war, war ein Freund von Zwingli der ihn auch 
in die Schweiz zurückholen wollte.

KE: Wie wird sich das Projekt „Zeitmaschine 
Freiheit“ weiterentwickeln? Worauf können wir 
noch gespannt sein?

Regina Gropper: Die Reaktionen auf die 12 
Aktionen werden von uns stetig ausgewer-

tet und besprochen. Daran lesen wir auch 
ab was Memminger von ihrem Stadtmuse-
um erwarten. Das können wir nicht außer 
Acht lassen. Momentan stecken wir mitten 
in verschiedenen Vorbereitungen. Die Zeit-
maschine ist gerade gelandet, der Freiheits-
weg eröffnet. Es folgen weitere barriere-
freie Stadtführungen. Das Projekt wächst 
konstant. Am 15. Juli sind die utopischen 
Spaziergänge des Theaters und am 16. Juli 
werden wir die Ausstellung „Ankommen in 
der neuen Heimat“ eröffnen. Diese be-
kommt schon am 28. Juli eine Erweite-
rung… Der historische Verein hat während 
der Vorbereitungen von unserem Vorhaben, 
die Vertreibung in einer Ausstellung darzu-
stellen, erfahren und wollte sich sofort an-
schliessen. Nun werden wir an die ersten 
Vertriebenensiedlungen Memmingens zu-
rückkehren und dort einen Rundweg und die 
Zeitmaschine hinbringen. Das Projekt wächst 
also konstant und oft auch unerwartet weiter 
an. Das architekturforum allgäu arbeitet an 
seiner Ausstellung die im September eröff-
net werden soll. Einen festen Termin haben 
wir noch nicht. Auch die Kunsthalle plant 
eine Fortsetzung der „Freiheit die ich mei-
ne…“. Es folgt 2018 noch die Ausstellung 
„die Gedanken sind frei“ zum Thema Glauben 
in Memmingen. Wir werden größer und las-
sen die Freiheit zum Wachsen auch den 
Partnern. Dies ist ja auch ein Wunsch der 
Kulturstiftung wir sind ein freies Projekt. Die 
Zahl der Partner ist übrigens auch im Pro-
jektverlauf inzwischen auf 16 angestiegen. 
Im Mai 2018 kommt dann die Abschlussaus-
stellung und im Juni 2018 läuft dann die 
Projektförderung aus.

Jan Decker Der unerhörte  
Flugapparat

Th
em

a
Nr

. 1
33

/1
34

 - 
20

17

K
ul

tu
re

le
m

en
te

9 
• 



ihr vergessenes Leben zu gelangen. Sie bil-
deten eine kleine sprechende Bastion, die 
einzige unter den Menschen, und deshalb 
konnten sie nicht bleiben. In den oberen Mi-
nisterien fasste man den Entschluss, die 
Zwillinge zu erhängen. Die Parlamente segne-
ten alles rasch ab, und so brachte ihnen eine 
Giraffenherde die letzten Baumaterialien. Aus 
Brettern und Schrauben durften sich die Zwil-
linge jenen Flugapparat bauen, von dem sie 
zeit ihres Lebens geträumt hatten. Sie brach-
ten ihn auf die Spitze des Trümmerbergs, wo 
sie einstiegen und abhoben, zu ihren Füßen 
die stumme Versammlung der Menschen. 

Nach wenigen Metern gingen sie nieder, ge-
nau dort, wo der Richterstrang für sie ge-
spannt war. Ein Trupp Affen musste mühsam 
die Umklammerung ihrer Hände lösen, bevor 
sie fielen. Den unerhörten Flugapparat ließ 
man an Ort und Stelle stehen.

5

Nun kam in den oberen Ministerien der Wunsch 
nach einer gewissen Selbstständigkeit auf. Die 
Zwillinge hatten einen Keil zwischen die Vor-
stellungen und die Worte getrieben, worauf 
man sich der sprechenden Tiere entledigen 
wollte. Das geschah nicht ohne Wutgeschrei, 
und die ersten Menschen fanden wieder zu 
ihrer Sprache. Sie bildeten Haufen, die sich am 
Fuß des Trümmerbergs versammelten, und die 
den unerhörten Flugapparat als gekentertes 
Schiff sahen, mit dem sie einst gestrandet 
waren. Nicht nur diese Legende wurde in der 
tierlosen Zeit gestrickt, sondern auch jene von 
den zwei Altern. Jeder hatte eines vor dem 
Schiffbruch und eines danach, sodass einer 
27 und 65 sein konnte, ein anderer 41 und 
zwölf. Es waren erdachte Alter, die aus ihren 
Wünschen kamen. Man verständigte sich be-
flissen über sie, und auf den Mienen der Men-
schen schien der Tod überwunden zu sein. 
Man erzählte sich auch von der Derbheit der 
Tiere. Die erhängten Zwillinge wurden als das 
letzte Glied einer Dreiheit gesehen, aus der 
alle Menschen stammten. Gegen den Schiffs-
glauben war nichts anderes zu tun, erkannten 

die oberen Ministerien, als die Überreste des 
unerhörten Flugapparats zu zerstören.

6

In die eintretende Ruhe fiel nun das Gesetz 
der Sprachänderung. Man wollte die „Gemein-
schaft vom Schiff“ und die Sehnsuchtstrichter 
endgültig zerschlagen, so der Plan der obe-
ren Ministerien, und damit eine neue Zeit be-
ginnen lassen. Darum schloss man die 
Schlafapotheken, und betonierte die Ausgän-
ge der Sehnsuchtstrichter zu, die meistens 
mit Tierkadavern verstopft waren. Anschlie-

ßend flutete man die Sprache, und erließ, 
diese habe sich alle zehn Jahre zu ändern. So 
beauftragten die Parlamente eine Experten-
gruppe, immer ein Dutzend erfundene Spra-
chen auf Vorrat zu halten. Auch zählte man 
die Zeit nach dem Verbleib in der alten Spra-
che. Wenn einer über die erhängten Zwillingen 
sprach, konnte es passieren, dass er über 
Nacht in einem der letzten Sehnsuchtstrichter 
verschwand, den man dann zubetonierte und 
mit pechschwarzer Farbe bestrich.

7

Wenn man jetzt etwas Neues erleben wollte, 
sagte man: „Warte noch sieben Jahre, dann 
kommt die neue Sprache.“ Es war gewiss, 
dass danach nur die gekritzelten Zeichnungen 
auf den Wänden und Schildern von ihr bleiben 
würden, während alle Beschriftungen ausge-

wechselt sein würden. Der Schlaf gelang den 
Menschen nun besser als in jenen Jahren, da 
die Tiere für sie gedacht und gesprochen 
hatten. Die Zahl der Eingaben an die oberen 
Ministerien sank erheblich. Schon wusste 
keiner mehr, wie ein Schiff beschaffen war, 
und ob es einst zum Fliegen gedient hatte. Es 
kannte aber jeder den schwarzen Mann und 
die Kindsmörderin, jene Geschöpfe aus dem 
Zwischenreich, die sich in die Köpfe und Her-
zen gesenkt hatten. Damit sie nicht in die 
Welt treten würden, legte man am Trümmer-
berg Opfergaben für sie nieder. Es waren die 
Bretter und Schrauben der Gesprächsinseln, 

die man für einstige Wohnstätten der Ge-
schöpfe hielt, da die oberen Ministerien ihre 
praktische Verwendung verleugneten.

8

Bevor die Zeitschatten endgültig in die Welt 
traten, gab es einen letzten Versuch der 
oberen Ministerien, die Dinge zu regeln. Die 
Sprache hatte zweimal gewechselt, aber der 
schwarze Mann, die Kindsmörderin und das 
gestrandete Schiff tauchten in jeder neuen 
Sprache auf, was in den Parlamenten tun-
lichst verschwiegen wurde. Die Worte für sie 
waren so variantenreich, dass man im Keller 
der oberen Ministerien dauernd damit be-
schäftigt war, sie in großen Folianten zu 
sammeln. So entstand ein administratives 
Gedächtnis, das im öffentlichen Leben störte. 
Man trug also den Trümmerberg ab, und 
schüttete ihn in die Baugruben der Schlafapo-
theken. Dort errichtete man Stuben für die 
Namensänderung, die nun als verschärfende 
Stufe hinzutrat. Alle fünf Jahre erfuhr man aus 
großen Registern, welchen Namen man fort-
an tragen würde. So klagten vor allem die 
Künstler, dass ihnen dadurch die Grundlage 
ihres Schaffens genommen worden sei. Sie 
riefen in den Schlangen der Papierhandlungen 
laut ihre alten Namen aus. Dann fielen sie in 
eine stumme Nabelschau, kritzelten Schlan-
gen und Linien auf Papierblöcke, niemals 
aber die Kindsmörderin, das gestrandete 
Schiff oder den schwarzen Mann.

Jan Decker war 2016 Writer in 
Residence der Franz-Edelmaier-

Residenz für Literatur und 
Menschenrechte in Meran. Dort 

entstand „Der unerhörte Flugapparat“, 
der in der Vertonung des Komponisten 

Caspar de Gelmini voraussichtlich 
2017/18 in der Villa Elisabeth in Berlin 

uraufgeführt wird.

Zeitmaschine Freiheit, time machine landed � Foto: Conny Koresin

Th
em

a
Nr

. 1
33

/1
34

 - 
20

17

K
ul

tu
re

le
m

en
te

10
 •

 





* 
W

en
n

 S
ie

 K
u

lt
u

re
le

m
en

te
 a

u
ch

 w
ei

te
rh

in
 g

er
n

e 
le

se
n

 u
n

d 
be

zi
eh

en
 m

öc
h

te
n

, d
an

n
 t

ra
ge

n
 a

u
ch

 S
ie

 d
az

u
 b

ei
 u

n
d 

er
n

eu
er

n
 S

ie
 I

h
r 

Ja
h

re
s-

A
bo

 f
ü

r 
20

17
,

in
de

m
 s

ie
 €

 2
2 

fü
r 

da
s 

Ja
h

re
sa

bo
 I

n
la

n
d 

(I
ta

li
en

) 
u

n
d 

€
 2

9 
fü

r 
da

s 
Ja

h
re

sa
bo

 A
u

sl
an

d 
au

f 
da

s 
K

on
to

 d
er

 D
is

te
l 

V
er

ei
n

ig
u

n
g 

ü
be

rw
ei

se
n

. 
F

ör
de

re
r_

in
n

en
 s

te
h

t 
es

 a
u

ch
 f

re
i 

€
 2

20
 z

u
 ü

be
rw

ei
se

n
.

S
ü

dt
ir

ol
er

 S
pa

rk
as

se
IB

A
N

 I
T

30
F

06
04

51
16

01
00

00
01

52
13

00
B

IC
 C

R
B

Z
IT

2B
00

1

U
n

s 
ge

h
t 

es
 n

ic
h

t 
u

m
 G

el
d,

 
u

n
s 

ge
h

t 
es

 a
ll

ei
n

 u
m

 d
ie

 K
u

lt
u

r.

L
ei

st
en

 w
ir

 u
n

s 
de

n
 L

u
xu

s 
de

r 
K

u
lt

u
r*

Ih
re

 K
u

lt
u

re
le

m
en

te
 R

ed
ak

ti
on

Be
ila

ge
_K

E1
33

_1
34

.in
dd

   
1

27
.0

6.
17

   
14

:3
1



* 
W

en
n

 S
ie

 K
u

lt
u

re
le

m
en

te
 a

u
ch

 w
ei

te
rh

in
 g

er
n

e 
le

se
n

 u
n

d 
be

zi
eh

en
 m

öc
h

te
n

, d
an

n
 t

ra
ge

n
 a

u
ch

 S
ie

 d
az

u
 b

ei
 u

n
d 

er
n

eu
er

n
 S

ie
 I

h
r 

Ja
h

re
s-

A
bo

 f
ü

r 
20

17
,

in
de

m
 s

ie
 €

 2
2 

fü
r 

da
s 

Ja
h

re
sa

bo
 I

n
la

n
d 

(I
ta

li
en

) 
u

n
d 

€
 2

9 
fü

r 
da

s 
Ja

h
re

sa
bo

 A
u

sl
an

d 
au

f 
da

s 
K

on
to

 d
er

 D
is

te
l 

V
er

ei
n

ig
u

n
g 

ü
be

rw
ei

se
n

. 
F

ör
de

re
r_

in
n

en
 s

te
h

t 
es

 a
u

ch
 f

re
i 

€
 2

20
 z

u
 ü

be
rw

ei
se

n
.

S
ü

dt
ir

ol
er

 S
pa

rk
as

se
IB

A
N

 I
T

30
F

06
04

51
16

01
00

00
01

52
13

00
B

IC
 C

R
B

Z
IT

2B
00

1

U
n

s 
ge

h
t 

es
 n

ic
h

t 
u

m
 G

el
d,

 
u

n
s 

ge
h

t 
es

 a
ll

ei
n

 u
m

 d
ie

 K
u

lt
u

r.

L
ei

st
en

 w
ir

 u
n

s 
de

n
 L

u
xu

s 
de

r 
K

u
lt

u
r*

Ih
re

 K
u

lt
u

re
le

m
en

te
 R

ed
ak

ti
on

Be
ila

ge
_K

E1
33

_1
34

.in
dd

   
1

27
.0

6.
17

   
14

:3
1





Seit Jahren nun schon sehen wir anderen dabei zu, wie sie Entscheidungen treffen und  handeln: sie 
gehen, ziehen weg, brechen auf, manche auch nach Europa, mit einer Vision vor Augen, mit der Vor-
stellung von einem Leben, einem anderen, einem besseren, oder dem, das sie vorher schon hatten, 
bevor es ihnen genommen wurde. Mit einem Leben jedenfalls in der Perspektive und dem Anspruch, 
dass dieses Leben zu verteidigen ist und nicht dem Tod, nicht der Perspektivlosigkeit, nicht dem Krieg, 
nicht dem Terror zu überlassen ist. Es ist ein Ja für etwas, gefüllt und erfüllt davon, wie es sein und 
wie es werden wird, wie es zu gestalten und zu führen sein wird. Es ist gefüllt von Vorstellungen, von 
Gedanken und von Ideen, sicher auch von Furcht und Sorge. Und der Rest liegt in den Sternen.

Wir sehen zu in dieser Zuseher-Optik, mit ver-
schränkten Armen und musterndem oder ab-
musterndem Blick, mit wenig Bewunderung, 
wenig Achtung, zu oft von der Loge herab,  und 
tun so, als seien es andere, ganz andere als wir 
es sind, die da aufbrechen und unterwegs sind. 

Der Logenplatz scheint sich wieder mehr 
denn je zu etablieren und verteidigt zu werden 
mit Klauen und Zähnen. Ich dachte, mit dem 
Sommer 2015 sei das vorüber: das Zusehen 
und das Urteilen und das Bewerten, das 
Sprechen über sie, über ihre Köpfe hinweg, 
und das Absprechen dessen, was jeden, der 
aufbricht und geht, auszeichnet: die Selbster-
mächtigung, die Selbstbestimmung.

Wie lange wollen es wir uns leisten so zu tun, 
als gehe uns das alles nichts an? 

Als stünden die Krisen und Kriege in der Welt 
in keinem Zusammenhang mit uns.

Wo doch fairerweise zu fragen wäre: was hat 
sich Europa nicht geleistet an Grausamkeit 
und Kriegen, an Kolonialismus, Rassismus 
und Chauvinismus, an der Eroberung und 
Zerstörung der Welten anderer? 

Mit dem Sommer 2015 wurde wirklich etwas 
überwunden, nämlich die Festung, die freiwil-
lige Selbstbeschränkung und -einschränkung, 
als es plötzlich einen Aufbruch von innen her-
aus gab. Dem waren die zahllosen Tragödien 
vorangegangen, mit einer täglich steigenden 
Anzahl an Todesopfern, mit immer mehr Men-
schen, die ertranken, erstickten, und Kindern, 
die das Meer ans Land spülte. Als wäre ein 
Sicherheitsventil aufgeplatzt: wir Europäer 
setzten uns in Bewegung und handelten und 
kamen den Ankommenden entgegen. „Gut, 
dachte ich“, dann fangen jetzt endlich auch 
wir Festungsbewohner wieder an, etwas hö-
her zu denken und weiter, in Visionen sogar, 
vielleicht in den Visionen derer, die zu uns 
kommen. Schließlich haben ja alle in der Welt 
einen hohen Preis dafür bezahlt, bis es end-
lich gelang, dieses Europa zu gründen.   

Kaum einen Monat später forderte die öster-
reichische Ex-Innenministerin Mikl-Leitner, 
man müsse eine Festung Europa schaffen, 
als hätte sie das Wort gerade erst erfunden. 

Als sei nicht seit zwei Jahrzehnten dagegen 
angerannt worden, von innen rhetorisch, von 
außen, mit Leib und Seele.

Inzwischen hat sich die Welt radikalisiert. Das 
Sprechen gegen die anderen wird  beleidigen-
der, abfälliger, erniedrigender, das Weg-
schubsen und Wegstoßen wird normal, Hass, 
Verachtung, Abscheu entladen sich unge-
hemmt in den Social oder besser Anti Social 
Media. Und ich frage mich: „Fällt uns wirklich 
nichts Besseres ein als die Abwehr, und das 
üble Gerede über die anderen? Haben wir 
nichts eigenes? Nichts anderes als die Vertei-
digung unserer Rentenversicherung?  

Was treibt uns an, was streben wir an? Wel-
che Welt stellen wir uns vor?

All die, die dieses Europa aufsuchen, die nach 
Europa streben, erinnern uns daran, dass zu-
mindest die Idee von Europa eine ist, die visi-
onär ausgerichtet - und  ganz und gar nicht so 
utopisch war, wie es heute gerne heißt. 

Warum nicht realistisch denken?

Diese europäische Welt ist inzwischen ideolo-
gisch verbarrikadiert - mehr denn je, wir wis-
sen es. Geframt - um den Sprachgebrauch 
der Rechtspopulisten korrekt zu benennen. 

Inzwischen mehren sich die Berichte darüber, 
wie sehr die Darstellung der Köln-Nacht und 
den angeblichen massenhaften sexuellen 
Übergiffen der „Araber“  von rechtspopulisti-
schen Kräften gesteuert wurde mit dem Ziel, 
den Kurs von Angela Merkel in der Flüchtlings-
frage zu torpedieren. In einem Dossier des 
Deutschlandfunks etwa mit dem Titel: „The 
making of Apokalypse 2.0“ lässt der Autor 
Walter von Rossum auch die Stimmen zu 
Wort kommen, die ganz anders von dieser 
Nacht berichten, ja, sogar von großer Acht-
samkeit sprechen. Bisher wurden diese Stim-
men zur Not mit Morddrohungen zum Schwei-
gen gebracht. 

Die Köln-Nacht war gerade so durchschla-
gend, weil sie keinen Zweifel an der Realität 
ließ, kaum etwas, das als 'realer' wahrgenom-
men wird, als wenn Männer Frauen sexuell 
angreifen. Wer würde sich hier einen Meta-
Text erlauben, der den rassistisch erzeugten 
Hype, oder das gezielte islamfeindliche Fra-
ming von Rechtsextremen dagegen stellt? 
Welcher Mann? Welche Frau? 

David Graeber analysiert in seinem Buch „The 
utopia of rules“ dt. "Die Regeln der Bürokratie", 
dass der Verweis auf „die Realität“ und die 
Aufforderung, jetzt doch mal „realistisch“ zu 

sein, meist von jenen beansprucht wird, die 
uns auf Bedrohung und  Gewalt hinlenken oder 
einschwören wollen. Unnötig zu sagen, dass 
sie uns für eine bestimmte Antwort überzeu-
gen wollen: nämlich mit Härte und "wenn nö-
tig", mit Gewalt zu reagieren. Wer sagt: sei 
realistisch, meint: „Siehst du denn nicht die 
drohende Gefahr? Hör auf zu träumen. Dafür 
ist jetzt keine Zeit.“ Als wäre für diejenigen, die 
so hartnäckig an der Realität der Bedrohung 
arbeiten, diese Zeit jemals vorgesehen.    

Wie realistisch also ist diese Realität? Das ist 
vielleicht eine Frage ihrer Anhängerschaft. 
Sicher wird sie umso realer, je mehr Leute an 
sie glauben.

Wir benötigen eine gute Imaginationskraft, 
um diesen Realitäten zu entkommen, um uns 
nicht von ihnen einbinden zu lassen. Um un-
seren Kopf vor solchen Konzepten zu wapp-
nen, die wir nicht denken möchten. Um uns 
einer Wahrnehmung zu widersetzen, in der 
solange ein Hass- und Gewaltszenario be-
schworen wird, bis es zu dieser Welt gehört. 

Wir brauchen eine noch bessere, um ihr et-
was entgegenzuhalten. 

Wir brauchen handfeste Visionen. Nicht um 
uns aus dieser Welt zu verabschieden, son-
dern um diese hier nicht dem real geworde-
nen Stumpfsinn zu überlassen.

Mit der Frage nach „Unseren Utopien“ soll es 
um die Stärkung unserer imaginationskraft 
gehen, einer, die den konkreten Realitäten 
nicht entgegen gesetzt ist, sondern eng mit 
ihnen verbunden bleibt. Und die doch auch 
eine Brücke schafft, mit der die Vorstellung 
von einer Welt, wie sie anders sein kann und 
auch anders sein muss, erhalten bleibt. 

Verbunden mit der ständigen Frage: Wie 
können wir aufwachen und etwas anderes 
erzeugen als das, was nicht erzeugt werden 
soll?

Eine Phantasie, die nichts frei schwebendes 
bedeutet, sondern ein genaues Aufsuchen 
und Erforschen jener Wirklichkeiten, die mit 
Absicht und Kalkül unsichtbar gehalten wer-

Th
em

a

Maxi Obexer Warum in  
Visionen denken?

SUMMER SCHOOL SÜDTIROL VOM 3. – 8. SEPTEMBER 2017 - MIGRATIONEN

Mit neuem Veranstaltungsdatum im September führt die Summer School Südtirol die 
Recherche zu den Themen Migration, Grenzen, Flucht und Utopien weiter. Vom 3. bis 8. 
September finden auf Schloss Feldthurns, am Radoarhof in Feldthurns sowie in der Ga-
lerie Lungomare Bozen Gespräche, Vorträge, Lesungen und Werkstätten statt. Das 
Thema dieser Ausgabe lautet „Migrationen als Grundprinzip des Lebens“. Von Migratio-
nen sprechen wir in der Soziologie, in der Astronomie, in der Chemie und in der Biologie. 
Mit welchem Ergebnis und mit welchen Bewertungen? Die dritte Summer School Südtirol 
will dem oftmals negativ besetzten Begriff der Migration tiefer nachspüren und ihn viel-
seitig beleuchten.
In den literarischen Werkstätten der Summer School Südtirol kommen rund ein Dutzend 
Autorinnen und Autoren aus Europa zusammen, um auf Schloss Feldthurns gemeinsam 
zu schreiben.
Dazu finden Vorträge, Lesungen und Diskussionen statt, zu denen alle Interessierte 
herzlich eingeladen sind.
Die Summer School Südtirol ist eine Veranstaltung des Neuen Instituts für Dramatisches 
Schreiben (NIDS), in Zusammenarbeit mit Literatur Lana, der Südtiroler Autorinnen und 
Autoren Vereinigung (SAAV), der Freien Universität Bozen (FU), dem Südtiroler Bildungs-
ausschuss, dem Internationalem Theater Institut (ITI), Lungomare Projektraum für Kultur 
und Gestaltung, 39Null Magazin für Gesellschaft und Kultur, Drama Panorama, dem In-
ternationalen Übersetzerforum, dem Goetheinstitut Prag.

Mehr unter www.nids.eu

Nr
. 1

33
/1

34
 - 

20
17

K
ul

tu
re

le
m

en
te

15
 •

 



den. So gesehen ist der ganze Realitätssinn 
gefragt: welche Wirklichkeiten werden nicht, 
oder wurden noch nie, oder sollten auch nie 
wahrgenommen werden?

Und warum sollten wir uns nicht gerade jetzt 
fragen, was wir an diesem Europa haben 
oder  haben könnten, und warum nicht es für 
uns alle beanspruchen? Als das utopische 

Land, das vor uns liegt, das bereits da ist? 
Und für die Werte, die nun wir, als Bevölke-
rung, zu finden und zu formulieren haben. 
Wer braucht Europa? Wessen Land ist es? 

Ist es eine ihrer Schwächen, dass die europä-

ische Union zu sehr vom Zentrum aus ge-
dacht wird, dem Zentrum von Nationalstaa-
ten? Also von dort, wo sie eher strategisch 
als essentiell gebraucht wird? Ist ihr Wert 
nicht vielmehr von denen an den Peripherien 
zu bestimmen? 

Von den Minderheiten? Den Grenzländern. 
Was bedeutet Europa für seine Minderhei-

ten? Wer einer Minderheit angehört, (und 
sich nicht vom selben neuen Nationalismus 
anstecken ließ), weiß, wie bedeutend dieses 
Europa ist. Nicht zu ihrem Schutz. Genau 
das würde die Symbiose zwischen National-
staat und Minderheit ewig aufrechterhalten. 

Nein, zu ihrer Überwindung. Zur Überwin-
dung der Minderheit und zur Überwindung 
des Nationalstaats. 

Und gehört es nicht den Einwanderern, den 
Umherwanderern, den Grenzwanderern? 

Wer aus- und einwandert, hat Visionen in Kopf 
und Körper, kennt also noch immer die Zu-
kunft Europas.

Ich habe mich immer gefragt, warum die 
Linke mit der eurpäischen Union so wenig 
anzufangen wusste. Doch es war immer auch 
die revolutionäre Kraft der Linken, nicht im 
Bestehenden das Gegebene zu sehen, son-
dern das Gesetzte.

Künstler wie Sozialrevolutionäre haben sich 
traditionell zusammengeschlossen, um die-
ses Gesetzte zu hinterfragen und zu verän-
dern. Denn vor allem darum soll es gehen: 
nicht nur um die visionären Formen des Den-
kens, sondern um die vielen Arten des Han-
delns, in denen sich das Visionäre ziegt. Ob 
im künstlerischen, im politischen, im wissen-
schaftlichen Ausdruck. 

Und wir Autorinnen können uns fragen, ob wir 
überspitzt gesagt den Familienroman schrei-
ben wollen, der klassischerweise den Unter-
gang traditioneller Familienstrukturen beklagt, 
oder ob wir uns stattdessen der Vision unter-
gehender hegemonialer Verhältnisse widmen 
wollen.

Und ob sich dann nicht ganz andere Narrative 
zeigen, auch und immer wieder solche, die 
bislang willentlich ignoriert worden sind.

Die Balkanisierung droht, sie schleicht oder sie schreitet fort. Der Begriff ist diffus, ein Synonym für 
Verfall – und das nicht nur aus westeuropäischer Perspektive. Auch auf dem Balkan selbst wird das 
Wort aufgegriffen und auf die Nachbarstaaten projiziert.

Der slowenische Philosoph Slavoj Žižek hat 
dieses Phänomen einmal so erklärt: Die Kro-
aten seien stets bemüht, zu erklären, dass 
der Balkan eigentlich erst mit den Nachbar-
staaten Bosnien und Serbien beginne. Die 
Slowenen sähen sich selbst als die Grenzhü-
ter des Westens. Die Österreicher wiederum 
seien der Überzeugung, dass Slowenien, das 
einmal zu Jugoslawien gehörte, natürlich ein 
Balkanstaat sei. Für die Deutschen sei selbst 
Österreich zu bunt und zu unfein – hatte sich 
das Habsburgerreich nicht ohnehin in Rich-
tung Südosten orientiert? Und so gehe die 
Sache immer weiter, bis nach Großbritannien, 
wo man nicht einmal mehr darauf poche, eu-
ropäisch zu sein. Doch wo ist dann das wirk-
liche Europa?

Auf sonderbare Weise scheinen sich die "wah-
ren" europäischen Werte mit jeder südöstli-
chen Grenze weiter aufzulösen. Europa defi-
niert sich durch sein "Nicht-Balkan- Sein". Der 
Balkan gilt als exotisch, halb orientalisch, 
faszinierend und furchterregend zugleich. Die 
wissenschaftliche Historiografie der Region 
und die politischen Analysen sind auf die Be-

schreibung des Zerfalls spezialisiert. So wur-
de der Balkan – wo immer er liegt – zum 
Unterbewussten des gesamten Kontinents.

Das Unbehagen, das der Balkan im Westen 
auslöst, ist dabei nicht allein mit den blutigen 
Kriegen der neunziger Jahre zu erklären. Es 
sitzt sehr viel tiefer. Beunruhigend wirkt der 
Überschuss an Geschichte, die Unordnung 
der Gegenwart, die Ungewissheit der Zu-
kunft. Doch warum, fragt man sich, ist das 
so? Blickt Europa etwa in das eigene, nega-
tive Spiegelbild, wenn es den Balkan be-
trachtet? Erkennt es in dieser Region am 
Rande eine verdrängte Facette seiner selbst? 
Ist Europa womöglich viel balkanischer, als 
es das wahrhaben möchte? Und wäre es 
dann nicht an der Zeit, das Balkanische in 
uns entschlossen zu umarmen? Schließlich 
ist es doch gerade die kulturelle Diversität, 
die Europa – wo immer es liegt – wesentlich 
ausmacht.

Unity in diversity, Einheit in Vielheit, lautet 
nicht umsonst das offizielle Leitbild, die Leit-
kultur der Europäischen Union. Unity in diver-

sity, das hört sich entspannt an und span-
nend. Europa ist voller Leben, voll unter-
schiedlicher Sprachen und Prägungen. Euro-
pa, das über Jahrhunderte so viele Kriege 
hervorgebracht hat, will Vielfalt, um weitere 
Kriege, zumindest auf eigenem Boden, zu 
verhindern. Unterschiede müssen – um des 
Lebens willen – bestehen bleiben. Darin sind 
wir uns einig.

Warum aber müssen wir uns dann gegen den 
Balkan abgrenzen und seine reiche Geschich-
te verdrängen?

Vielleicht, weil diese Geschichte in uns die 
Angst vor dem Scheitern unseres Ideals der 
kulturellen Vielfalt weckt. Weil wir Angst ha-
ben, Europa könnte wie der Balkan in Krieg 
und Gewalt versinken. Doch der Balkan zerfiel 
nicht wegen seiner Vielfalt. Er scheiterte an 
Nationalismen – an der Ablehnung von Viel-
falt.

Mit dieser Ablehnung begann das Ende aller 
großen und kleinen Vielvölkerreiche. Die Folge 
war Krieg. Das darbende Osmanische Reich 
und die habsburgische Doppelmonarchie Ös-
terreich- Ungarn lösten sich zwischen 1914 
und 1918 auf. Jugoslawien ging im Bürger-
krieg der neunziger Jahre unter. Auch die 

Th
em

a

Adnan Softic Mehr Balkan wagen:  
Ein Plädoyer

Hotel Amazonas: David Jagerhofer, Der Pillendreher� Foto: Julius Deutschbauer

Nr
. 1

33
/1

34
 - 

20
17

K
ul

tu
re

le
m

en
te

16
 •

 



Tschechoslowakei zerfiel nach 1989 – immer-
hin friedlich. Gerüttelt wird auch an der unity 
in diversity innerhalb einzelner westeuropäi-
scher Staaten: in Spanien, Großbritannien und 
Belgien. Zuletzt brachte der Konflikt in der 
Ukraine den Krieg zurück nach Europa. An die 
Stelle von unity in diversity tritt dabei die 
simple Gleichung Staat = Nation = Religion = 
Sprache = Geschichte.

Diese irrsinnige Utopie, ein für alle Mal nur 
unter sich zu sein, kann nicht aufgehen. Wer 
nach nationaler Reinheit strebt, hat sich noch 
stets mit Blut besudelt. Wer die deutsche 
Geschichte betrachtet, weiß das.

Der Staat, in dem die alten Vielvölkerstaaten 
– das Habsburgerreich und das Osmanische 
Reich – ihre tiefsten Spuren hinterlassen 
haben, ist das ehemalige Jugoslawien. Hier 
wurde die Idee von unity in diversity tatsäch-
lich einmal gelebt: Bis zum Krieg 1992 gab 
es in Sarajevo Gassen, in denen die Nach-
kommen der Juden, die im 16. Jahrhundert 
vor der spanischen Inquisition dorthin geflo-
hen waren, Altspanisch sprachen und san-
gen. Viele Roma-Kinder im Kosovo wuchsen 
fünfsprachig auf: Zu Hause unterhielten sie 
sich auf Romanes, mit den Nachbarskindern 

auf Serbisch und Türkisch, in der Schule 
benutzten sie Albanisch und Russisch. In 
Mazedonien, in der Vojvodina, in Istrien kam 
man über Jahrhunderte mit mehreren Spra-
chen zurecht, es gab kaum eine Gegend mit 
eindeutiger ethnischer Mehrheit. Selbstver-
ständlich brachte das Probleme mit sich, 
Lösungen mussten stets neu ausgehandelt 
werden. Das war mitunter schwierig, aber es 
funktionierte.

Eine positive Lehre aus dieser jahrhunderte-
alten Geschichte zu ziehen bedeutet keines-
wegs, die bereits zerfallenen Länder wieder-
herstellen zu wollen und sich die osmani-
schen, habsburgischen oder titoistischen 
Reiche zurückzuwünschen. Das wäre absurd 
– ganz davon abgesehen, dass alle diese 

Reiche undemokratisch waren. Dennoch liegt 
in der Geschichte dieser Vielvölkerstaaten 
das verschüttete Wissen über den Kern der 
europäischen Idee. An den Rändern des Kon-
tinents, wo ständig das eine dem anderen 
begegnet, wird deutlich, worauf es im We-
sentlichen ankommt. Hier kann man sehen, 
was Europa dringend braucht – und was es 
zerstört.

Ein Beispiel: In der mazedonischen Haupt-
stadt Skopje entsteht zurzeit ein nagelneues 
"antikes" Zentrum. "Skopje 2014" heißt der 
monumentale Bauplan der mazedonischen 
Regierung, die ihre Hauptstadt als Wiege der 
antiken Hochkultur inszenieren möchte. Bis 
jetzt sind etwa 30 repräsentative Bauwerke 
entstanden, Kosten: 600 Millionen Euro. Doch 
nichts ist zu teuer, wenn es um nationale 
Geschichtspolitik geht.

Die Storyteller der neuen Balkanstaaten bas-
teln fleißig mit Erinnerungen und Sehnsüch-
ten. Der Preis aber ist nicht in Euro zu bemes-
sen. Der Preis ist die Verwandlung von Einhei-
mischen in Ausländer. Denn die Überschrei-
bung der Vergangenheit mit einer „besseren 
Geschichte“ führt dazu, dass ein Großteil der 
Mazedonier geschichtslos und im eigenen 

Land fremd wird. Albaner, Roma, Türken, 
Serben: Sie alle finden sich in „Skopje 2014“ 
nicht wieder. Diese Menschen werden zu po-
tenziellen Flüchtlingen, Separatisten, womög-
lich Terroristen.

Das erinnerungspolitische Vorbild für "Skopje 
2014" ist die nationale Geschichtsschreibung 
der Staaten Kerneuropas. Just deren Ge-
schichte seit dem 19. Jahrhundert aber zeigt, 
dass es mitunter roher Gewalt bedarf, um 
eine Identifizierung und Solidarisierung aller 
mit der Nation zu erreichen. Minderheiten 
wurden vertrieben und ermordet, „kleine“ 
Sprachen mussten der „großen“ Sprache 
weichen.

Selbst im heutigen Deutschland lassen sich 

Spuren des alten Rigorismus entdecken, der 
die noch lebendige Vergangenheit über-
schreibt und Teile der Bevölkerung verstum-
men lässt. In Berlin wurde der Palast der Re-
publik abgerissen ; an seiner Stelle wächst 
nun eine Betonkopie des Hohenzollernschlos-
ses in den Himmel: eine Entscheidung zu-
gunsten einer idealisierten Vergangenheit und 
gegen die jüngere, noch gegenwärtige Ge-
schichte.

Derzeit beobachten wir wieder einmal den 
blutigen Zerfall von Vielvölkerstaaten: Syrien 
, Irak und Afghanistan versinken in Bürgerkrie-
gen. Die Menschen machen sich auf den Weg 
nach Europa.

Sie werden unser nationales Geschichtsbild 
zerstören. Dafür müssen wir ihnen dankbar 
sein. Wir werden die Gegenwart verlieren, 
wenn wir ihr Angebot ablehnen, ernst zu ma-
chen mit unity in diversity.

Europa aber zeigt sich überfordert und ver-
sucht, seine Angst einmal mehr auf den Bal-
kan abzuschieben. Es ist die ewige Angst vor 
dem Anderen, dem Fremden, dem Gemisch-
ten, Multikulturellen. Und sie wurzelt noch 
immer in der Vorstellung nationaler Einheit 

und Reinheit. Die gegenwärtige Politik der 
Angstmacherei und der nationalen Selbstver-
sicherung zerstört dabei just die Werte, die 
Europa bewahren will. Ein Europa in sich ge-
schlossener Nationalstaaten ist daher die 
schlechteste Lösung. Nur wenn Europas 
Staaten den Mut haben, zu Vielvölkerstaaten 
zu werden, hat die europäische Idee eine 
Zukunft.

Es ist an der Zeit, sich an die wahre Geschich-
te des Balkans zu erinnen. Die Geschichte 
der alten Vielvölkerstaaten ist im 20. Jahrhun-
dert national überschrieben worden. Legen 
wir sie offen. Wir werden sehen: Die „Balkani-
sierung Europas“ ist kein Untergangsszena-
rio. Sie ist, unter demokratischen Vorzeichen, 
der einzige Weg.

Hotel Amazonas: Andreas Trobollowitsch, Tête-à-Tête� Foto: Julius Deutschbauer

Th
em

a
Nr

. 1
33

/1
34

 - 
20

17

K
ul

tu
re

le
m

en
te

17
 •

 



Noch vor wenigen Jahren war ich der festen 
Überzeugung, der Nationalstaat ist ein Aus-
laufmodell.

Nicht, weil ich gedacht hätte, er wäre morgen 
schon abgeschafft. Oder dass die richtigen 
gesellschaftlichen Organisationsformen der 
Zukunft bereits gefunden sind. 

Aber ich hielt ihn eben doch für etwas, das 
nach und nach verschwinden würde in einer 
Welt der überstaatlichen Interessengemein-
schaften, global agierenden Unternehmen 
und (aus unterschiedlichsten Gründen) in Be-
wegung befindlicher Bevölkerung.

Ich war auch der festen Überzeugung, unser 
Identitätsbegriff hätte sich längst verändert. 
Dass wir uns im Grunde einig wären, dass 
Identität nur eine oszillierende Größe sein kann, 
immer in Veränderung begriffen. Eine Größe, 
deren unzählige Bestandteile sich immer wieder 
neu zusammensetzen und ergänzen.

Nationale Zugehörigkeit schien mir in diesem 

Gefüge immer nur ein Bestandteil unter vielen 
zu sein. Und wahrscheinlich nicht mal der 
wichtigste. Oder der eindeutigste. 

Man kann sich durchaus mehreren Nationali-
täten zugehörig fühlen. 

Nation ist für mich ein – nicht nur im Hin-
blick auf die deutsche Geschichte – histo-
risch mit Ausgrenzung, Aggression und oft 
auch Hass gegen andere (oder Andersden-
kende) verknüpfter Begriff, dessen Ver-
schwinden aus dem allgemeinen Sprach-
gebrauch mir nicht besonders leidgetan 
hätte.

Aber meine Einschätzung war leider falsch.

Der Nationen-Begriff ist nicht verschwunden, 
er hat im Gegenteil einen unglaublichen Auf-
trieb bekommen.

Gerade auch hier in Europa. 

Die Nationen und ihre zugehörigen Grenzen 

sind wieder da und machen sich lautstark 
bemerkbar.

Und sie tun das nicht nur in den rassistischen, 
undemokratischen und vor allem unmenschli-
chen Äußerungen einiger Politiker und Extre-
misten, sondern eben auch – vielleicht in ab-
geschwächter Form, vielleicht in einem etwas 
anderen Gewand – in unserem persönlichen 
Umfeld. Auf der Straße, beim Einkaufen, in 
der Nachbarschaft, ja, auch in der Familie 
oder unter Freunden und Kollegen. 

Es tauchen Äußerungen auf, die noch vor 
wenigen Jahren undenkbar gewesen wären.

Die Angst greift um sich, behaupten die Leute 
und einige der Medien, aber diese Angst hat 
einen sehr ausweichenden, fahrigen Charak-
ter. Wenn man sie direkt anspricht, versteckt 
sie sich meist ganz schnell. Hinter Beschwich-
tigungen und unreflektierten, wiedergekäuten 
Slogans. Seltener kommt auch unverstellter 
Hass zum Vorschein.

Ich bin beruflich regelmäßig im nicht-europäi-
schen Ausland unterwegs, wo ich in Gesprä-
chen mit Kollegen immer wieder feststellen 
muss, dass ich mich gar nicht so sehr als 
Deutsche verstehe, sondern als Europäerin.

Und damit meine ich nicht unbedingt: In Ab-
grenzung zu einem anderen Kontinent. 

Ich meine damit auch keine bestimmte Spra-
che oder Religion.

Gut, der Glauben an Meinungsfreiheit, Demo-
kratie und Gleichberechtigung schwingt si-
cher mit. Das ja. Diese Rechte sind ein integ-
raler Bestandteil meines Denkens – aber die 
Art und Weise, wie menschliche Rechte mit 
sogenannten „westlichen Werten“ gleichge-
setzt werden, stößt mir jedes Mal auf. 

Denn dabei verhält es sich auch nicht anderes 
als mit der oben beschriebenen Angst: Hinter 
der Wertedebatte versteckt sich meist eine 
andere Debatte, die ihre eigenen Werte nicht 
wirklich im Blick behält.

Was ich mit meinem Europa-Verständnis vor 
allem meine, ist ein Europa der Vielseitigkeit. 
Ein Europa, das nicht starr ist, sondern per-
manent im Wandel.

Ein Ort, wo Grenzen fallen oder zumindest 
durchlässig werden wie eine Membran – kein 
Ort, wo neue Zäune und Begrenzungswälle 
entstehen.

Europa ist für mich ein Ort der Koexistenz. 
Ein Ort des multinationalen Miteinanders. Ein 
Ort der Freizügigkeit.

Und DAS ist ein Teil meiner Identität.

Viel mehr, als das Faktum, dass ich einen 
deutschen Pass besitze.

Ein sich gegen Flüchtlinge und Zuwanderung 
abschottendes Europa hingegen, das sich 
darauf vorbereitet, wieder mit Ausdauer seine 
nationalen Fahnen zu schwingen (mit allem, 
was das für gewöhnlich so nach sich zieht), 
diese sich rüstende „Festung Europa“ ist kein 
Ort, dem ich einen Platz in meiner Identität 
einräumen möchte.

Da wird mir meine eigene Herkunft fremd.

Die einzige Grenze, die es in meinen Augen 
neu zu ziehen gilt, ist die gegen den Verlust 
unserer Offenheit.

Hotel Amazonas: Julius Deutschbauer, Darling, ich habe schon wieder mindestens 100 Korane geschrumpft
� Foto: Hotel Amazonas

Ulrike Syha WELCHE GRENZE?
Th

em
a

Nr
. 1

33
/1

34
 - 

20
17

K
ul

tu
re

le
m

en
te

18
 •

 



Für einen Moment steht die Zeit still.

Der Mann, der auf mich zu rennt, bleibt in der 
Luft hängen.

Er hat den Mund weit aufgerissen, wie ein 
Fisch, der nach Luft schnappt. 

Es ist der Obsthändler aus dem Laden an der 
Ecke, der die ganze Zeit Sonnenblumenkerne 
auf den Boden spuckt und – was seine Apfel-
sinen anbelangt – überhaupt keinen Spaß 
versteht. 

Das wissen alle hier bei uns. Alle hier in der 
Straße.

Und eben dieser Obsthändler läuft brüllend 
auf mich zu.

NICHT, schreit er. Dann bleibt er in der Luft 
hängen.

Mein Bruder sagt, der Obsthändler und seine 
Apfelsinen stehen auf der falschen Seite.

Von uns aus betrachtet meint das wohl. 

Er steht irgendwie auf einer anderen Seite, 
einer Seite, auf die man nicht gehört, auch 
wenn er natürlich immer noch den Laden an 
der Ecke hat, dort sitzt, seine Apfelsinen be-
wacht und Sonnenblumenkerne auf den Bo-
den spuckt.

Mein Bruder sagt, der Obsthändler unter-
stützt die anderen.

Nicht uns, meint das wohl. 

Bevor die Zeit stehenblieb, hat sie sich wo-

chenlang immer schneller gedreht. Schneller 
und schneller und schneller. Genau von dem 
Tag an, als der alte Präsident im Fernsehen 
gesprochen hat, der mit den buschigen Au-
genbrauen.

Vater hatte den Fernseher laut gestellt, was 
mich gewundert hat, der Fernseher war viel, 
viel lauter als sonst.

Mein Bruder sagt, der alte Präsident – nein: 
der bald-schon-ehemalige Präsident, sagt er 
– ist ein Verbrecher. Er hat uns ausgebeutet.

Uns – unsere Familie meint das wohl. Oder 
Leute, die so sind wie wir. Wie mein Vater, 
mein Bruder, seine Freunde und ich. Wie die 
Nachbarn hier bei uns im Hinterhof.

Jedenfalls nicht so wie der Obsthändler, das 
ist klar. Denn der Obsthändler steht ja auf der 
anderen Seite.

Mein Bruder trifft sich jeden Abend bei uns zu 
Hause mit seinen Freunden, jeden Tag werden 
es mehr. Ich wusste nicht, dass mein Bruder 
so viele Freunde hat.

Die Nachbarn nicken den neuen Freunden 
meines Bruders höflich zu und verschwinden 
dann schnell in ihren Wohnungen. 

Mein Vater nickt niemand zu. Mein Vater run-
zelt die Stirn, wenn sie kommen, und sagt 
kein Wort, er geht in die Küche und schließt 
die Tür hinter sich. 

Irgendwie hat jetzt mein Bruder das Komman-
do übernommen.

Während mein Bruder und seine Freunde 

lautstark diskutieren, verkrieche ich mich 
unter dem Tisch mit der schweren weißen 
Decke, die wir von Großmutter geerbt haben, 
und lausche.

Ich höre, wie mein Bruder sagt, es wird Zeit.

Einer der Freunde meines Bruders sagt, die 
Stunde Null ist ganz nahe, und mit der Stunde 
Null fängt eine neue Ewigkeit an, eine besse-
re Ewigkeit, und in so einer Zeit steht jede 
Minute, jede Sekunde für das Ganze.

Ich verstehe nicht genau, was er meint, aber 
es klingt schön. Irgendwie richtig.

Dann dreht sich die Zeit ein paar Tage lang 
noch schneller, noch mehr Freunde meines 
Bruders tauchen auf, ein ständiges Hinein und 
Hinaus, bis ein anderer Freund meines Bru-
ders sagt: Nun ist die Zeit endlich gekom-
men.

Da sitze ich noch immer unter dem Tisch mit 
der schweren weißen Decke und lausche.

Von draußen ist kaum etwas zu hören. Ein 
Hund wühlt sich durch den Abfall, ansonsten 
ist es still. 

Ich wundere mich: Sind die Nachbarn etwa 
alle weggegangen?

Da stehen mein Bruder und seine Freunde 
plötzlich auf, gleichzeitig, sie sehen sich 
schweigend an, das höre ich unter der Tisch-
decke ganz genau, und ich höre ebenfalls, 
wie mein Vater in der Küche laut die Stirn 
runzelt. 

Er sagt noch immer nichts. 

Ulrike Syha BURNING

Hotel Amazonas: Julius Deutschbauer, Darling, ich habe schon wieder mindestens 100 Korane geschrumpft� Foto: Hotel Amazonas Th
em

a
Nr

. 1
33

/1
34

 - 
20

17

K
ul

tu
re

le
m

en
te

19
 •

 



„Wenn ich zu eurer Revolution nicht tanzen kann, will ich kein Teil von ihr sein“, sagte Emma Goldman 
dem Mann, der fand, dass es sich für eine Revolutionärin nicht gehört, die Beine so von sich wegzu-
schmeißen. 

Feiern ist ein wichtiges vereinendes Moment. 
Wo wäre Wiederstand ohne Feiern? Wir geben 
uns Kraft, wir machen uns Mut. Es ist CSD-
Saison und wir tanzen. Wir sind Berlin. Wir 
sind BVG. Wir sind Tourismusmagnet, Nacht-
leben, Mode. Alle unseren heterosexuellen 
Freunde sind stolz auf uns und wir mit ihnen. 
Darauf, wie weit wir es geschafft haben. Es 
ist 2016. In diesem Jahr wurde die große 
Christopher Street Day-Parade in Berlin auf 

Juli verschoben, weil die Fußball-Europameis-
terschaft zu viel Aufmerksamkeit von unseren 
Feierlichkeiten zieht.

In diesem Jahr sind wir die toleranteste Stadt 
Deutschlands und eine der beliebtesten Ziele 
für Marginalisierte weltweit. Queers aus der 
ganzen Welt leben hier ihre Diaspora. Wir 
sind: der gute schwule Freund, die lesbische 
Künstlerin, der queere Nachtclub. Wir sind 

das Freakige, das Schillernde, das Verruchte. 
Vielleicht sind wir auch der Anzugträger, der 
es gerne in Darkrooms mag und die Butchles-
be hinter dem Tresen. Das sind Positionen, in 
denen wir geduldet und ein bis zwei Mal im 
Jahr gefeiert werden. Sich in anderen Lebens-
bereichen zu outen ist nach wie vor weniger 
glamourös. Unser uns tolerierendes Umfeld 
hat uns genau dort, wo es uns braucht: In 
Clubs, auf Straßenumzügen, beim European 
Song Contest. Das Staraufgebot auf den 
Queer Days ist beachtlich, die Werbung dafür 
scheint überall präsent zu sein und man 
kriegt kurz das Gefühl, dass wir gewünscht 
sind. Gewünscht wofür?

Dieses Jahr hat der Ministerrat der Europäi-
schen Union erstmalig ein Forderungspapier 
für die Rechte der LGBTI innerhalb der 28 
Mitgliedstaaten beschlossen unter der Ein-
schränkung, dass die Gleichstellungsmaßnah-
men nur durchgeführt werden sollten „unter 
umfassender Wahrung der nationalen Identi-
tät“. Demnach wäre Diskriminierung Bestand-
teil eines nationalen Selbstverständnisses. 
Naheliegender Weise hat das Auswirkungen 
auf die Urteile der Judikative, der Legislative, 
der Exekutiven und der Medien - unserer vier 
Gewalten. Queer-feindliche Demonstrationen 
und Reden rechtspopulistischer Parteien, die 
sich derzeit im Aufwind befinden, belegen 
das. 

In diesem Jahr fand in den USA, im Bundes-
staat Florida der blutige Angriff auf die LGBTI 
Community statt. Orlando steht ab jetzt nicht 
mehr für die namensgebende Hauptfigur von 
Virginia Woolfs Roman um einen Körper, der 
aller Normierung entflieht. Ab jetzt steht Or-
lando für die Schießerei während einer Latinix 

Bis zu diesem Zeitpunkt bin ich nie auf die 
Idee gekommen, dass mein Vater ein alter 
Mann sein könnte. Aber genau das ist er.

Dann macht die Zeit einen weiteren Sprung 
und von der Straße ist Lärm zu hören, bis zu 
uns in den Hinterhof.

Ich krieche unter dem Tisch hervor, laufe an 
meinem noch immer die Stirn runzelnden 
Vater vorbei, der jetzt in der Tür zur Küche 
steht, das Fenster hinter ihm ist geöffnet, ein 
Luftzug entsteht, das Fenster knallt zu, dann 
ein Scheppern, der kleine Topf mit der Peter-
silie ist vom Sims in den Hof gefallen.

Ich laufe los, meinem Bruder hinterher, der 
wiederum seinen Freunden hinterherläuft, den 
alten und den neuen, erst durchs Treppen-
haus, dann über den Hof und durch den Tor-
bogen. Die neuen Freunde sind zu schnell für 
meinen Bruder, mein Bruder ist zu schnell für 
mich, und mein Vater, der hat noch nicht mal 
angefangen zu laufen. 

Ich rufe meinen Bruder beim Namen, aber er 
hört mich nicht, da sind unfassbar viele Men-
schen auf der Straße und mein Bruder rennt 
zusammen mit seinen Freunden Richtung 
Stadtzentrum, in die Richtung, in die plötzlich 
alle laufen. Hier sind sie also, hier haben sie 

sich versteckt, auf offener Straße, die Nach-
barn, alle, wirklich alle, jeder einzelne 
Mensch, den ich je gekannt habe.

Außer meinem Vater. Der steht noch immer 
oben am Fenster und starrt auf den zersprun-
genen Petersilien-Topf im Hof.

Und ich – ich will auch ins Zentrum, irgendwas 
Wichtiges muss im Zentrum passieren, aber 
ich komme nicht durch, ständig ist mir ein 
Bein, ein Auto, eine Absperrung im Weg. 

Da sind Absperrungen aus Brettern und irgend-
welchem Schrott auf der Straße, gestern wa-
ren die noch nicht da, da sind Soldaten auf der 
Straße, gestern waren die noch nicht da, da 
sind Soldaten, die keine richtigen Uniformen 
mehr tragen, unten herum noch die alten Uni-
formhosen, aber obenherum nur dreckige, 
zerfetzte, blutverschmierte T-Shirts, auf denen 
irgendwas steht, das ich nicht entziffern kann.

Das Blut war gestern auch noch nicht da.

Um mich herum brüllen alle, mein Bruder ist 
in der Menge verschwunden, und ich denke: 
Ob mein Vater überhaupt weiß, dass die Lä-
den alle geschlossen haben?

Und noch während ich das denke, wirft plötz-

lich jemand aus der Menge ein Ding in Rich-
tung der Soldaten. In Richtung der Soldaten, 
die hinter den Absperrungen stehen und noch 
die vollständigen Uniformen tragen, die blau-
en Uniformen mit den Streifen, Auszeichnun-
gen und winzigen Namensschildern. 

Und dieses Ding bleibt ausgerechnet vor mir 
im Straßenstaub liegen, nur ein paar Meter 
entfernt von dem Obstladen an der Ecke, wo 
der Obsthändler gerade das Gitter herunter-
zieht.

Ich schaue das Ding an, bücke mich, um da-
nach zu greifen, die Zeit schlingert, sie kommt 
humpelnd zum Stillstand, eine Minute wird eine 
Blase, dehnt sich, dehnt sich, dehnt sich, wird 
eine Ewigkeit, und der Obsthändler aus dem 
Laden an der Ecke dreht sich um, lässt seine 
Apfelsinen und seine Sonnenblumenkerne und 
das halbgeschlossene Gitter alleine, es fährt 
rumpelnd wieder nach oben, der Obsthändler 
rennt auf mich zu, wild mit den Armen rudernd, 
und schreit: NICHT. NICHT.

Er schnappt wie ein Fisch nach Luft, dann 
bleibt er in der Luft hängen.

Und danach kommt ein grelles Licht.

Ich bin zehn Jahre alt.

Sasha Marianna Salzmann Wofür wir stehen,  
wofür wir tanzen

Hotel Amazonas: Marianne Vlaschits, Pigtopia� Foto: Hotel Amazonas

Th
em

a
Nr

. 1
33

/1
34

 - 
20

17

K
ul

tu
re

le
m

en
te

20
 •

 



Queer Party, bei dem 49 Menschen starben, 
53 verletzt wurden. Die Community musste 
Tage darauf warten, dass der Sachverhalt 
korrekt benannt wurde: Es war kein Schwu-
lenclub, es war ein LGBTI Space. Es war nicht 
einfach bloß eine Party, es war ein Zufluchts-
ort für diejenigen, die mit ihren Lebensstil 
sich sonst nirgendwo sicher wähnen. Es war 
eine ausgewiesen nicht-weiße Veranstaltung, 
zu der Transfrauen und Dragqueens auf den 
Flyern luden. Das alles fiel vom Tisch bei den 
europäischen Stellungnahmen zu dem Massa-
ker, welche die Klammer „Angriff auf Freiheit 
und westlichen Lebensstil“ um die Ereignisse 
zogen. Der Umstand, dass der Täter ein 
Moslem war, heizte die Berichterstattung kurz 

ein, als die Vermutungen sich zuzogen, dass 
es sich um internalisierte Homofeindlichkeit 
und Rassismus eines Schwulen handelte, an 
dem die Gesellschaft, in der er lebte, durch-
aus einen Anteil haben könnte, ebbte das 
Medienecho ab. 

Die Bundeskanzlerin brauchte vier Tage, um 
zum Verbrechen in dem Club „Pulse“ Stellung 
zu beziehen. Sie verurteilte den Angriff und 
schob im selben Kontext (auf facebook) hin-
terher: „Für mich persönlich ist Ehe das Zu-
sammenleben von Mann und Frau.“ Eine poli-
tische Entscheidung wird hier als persönliche 
Meinung erzählt. Mit schwerwiegenden Fol-
gen.  

In diesem Jahr veröffentlichte das Kompe-
tenzzentrum für Rechtsextremismus- und De-
mokratieforschung der Universität Leipzig die 
Studie „Die enthemmte Mitte“. Aus dieser 
geht hervor, dass 40,1 Prozent der Deut-
schen homosexuelle Küsse als „ekelhaft“ 
empfinden, 24,8 Homosexualität für „unmo-
ralisch“ halten und 36,2 gegen die Homo-Ehe 
sind. Es ist 2016 und wir tanzen.  

In diesem Jahr entschied die Antidiskriminie-
rungsstelle des Bundes, dass homosexuelle 
Männer, die auch nach 1945 noch systema-
tisch nach § 175 des Strafgesetzbuches 

verfolgt wurden, kollektiv zu rehabilitieren 
sind. Diese Männer sind zum Teil aus den 
Konzentrationslagern direkt in Haft gegangen 
in BRD wie DDR. Wie kann es sein, dass man 
ihnen erst jetzt zubilligt, dass sie zu ihrem 
Recht kommen und wer hat für sie eingestan-
den? 

Die Triangel von Gewalt geht so: Es gibt eine 
angegriffene Person, eine angreifende und 
dann gibt es noch die dritte Gruppe - die, die 
sich nicht zu der angegriffenen Person be-
kennt. 

Für das Opfer kommt das unmittelbare Übel 
von der ersten, das nachhaltige von der letz-

teren Gruppe. Für die angegriffene Person ist 
es keine Überraschung, dass ein Mörder mit 
Hass auf ihren Lebensstil zur Waffe greift. 
Dass sie aber keinen Rückhalt erfährt wäh-
rend der Tat und danach gesagt bekommt, 
sie sei nicht gleichwertig, produziert eine 
Verletzung, die lebenslang nachhallt. Daran 
ändern auch aufwendige Solidaritätsbekun-
dungen wie Regenbogenfarben auf dem Bran-
denburger Tor nichts (dieses Zeichen wurde 
in Berlin deutlich später gesetzt als in vielen 
anderen Metropolen). Das eine ist Spektakel, 
das andere ist gelebte Realität. Die Erfahrung 
in Gefahrsituationen nicht unterstützt zu wer-
den, wird in ein Wissen überschrieben. Es hat 
für immer Auswirkungen darauf, wie ein quee-
rer Körper sich zu dieser dritten Gruppe, die 
sich als Mehrheit gebärdet, verhalten wird. Es 
geht nicht darum, dass diese Mehrheit nicht 
selber schießt. Es schießen immer Einzelne. 
Aber nur weil sie nicht geschossen hätte, 
heißt es nicht, sie hätte verteidigt. Hat sie 
nicht. Das kann sie nicht. Denn die Angriffe 
dieser Einzelnen entspringen den Gewalt-
strukturen dieser dritten Gruppe.

Diese sogenannte Mehrheit empfindet queer 
als Störfaktor - das ist auch so gemeint. 
Queer hat keine Übersetzung im Deutschen, 
aber wenn man es versucht, dann kommt das 
Wort „seltsam“ dem Wort am nächsten. Die 

Geschichte des Begriffs ist ein permanentes 
Auflehnen gegen die Normierung. Gegen 
Fremdzuschreibungen. Für ein Recht auf 
Selbstdefinition. Queere widersprechen mit 
ihren Zielen, ihren Wünschen, ihrem Begehren 
der festgelegten Hierarchie. Mit ihrem Le-
bensstil greifen sie ein in Arbeits- und Famili-
enrecht. In feststehende, auch nationale, 
Identitätsbilder. In eine Ordnung, die gewalt-
voll ist, weil sie so viele ausschließt. Queer ist 
das Prinzip von Destabilisierung einer vorge-
geben Nahrungskette von Privilegien. Darum 
kann der Versuch, Teil einer Mehrheit zu sein, 
nur scheitern. Diese Mehrheit will von uns 
Unsichtbarkeit („solange ich es nicht sehe, 
kannst du machen, was du willst“) oder ver-

einnahmt uns („meine lesbische Kollegin will 
auch keine Araber als Nachbarn“). Sie hat 
Angst vor unserer Emanzipation. 

Für Emanzipation brauchen wir klare Positio-
nen, sichtbare Vertretung, sichere Räume. Wir 
brauchen Verbündete. Nur so ist ein Ausbre-
chen aus der Triangel der Gewalt möglich, ein 
Ausbrechen aus der Opferhaltung. Wenn wir 
beim CSD tanzen, tanzen wir gegen den her-
abwürdigenden Blick auf Tunten, für die Reha-
bilitierung der von dem §175 Betroffenen, für 
das Anerkennen von Trans und Inter als gleich-
berechtigte Geschlechter. Wir tanzen für Ge-
flüchtete. Für geflüchtete Queers. Für Rechte 
von Menschen in allen ihren Differenzen. Wir, 
die die Erfahrung um Ungehaltensein in uns 
tragen, werden bestehen, weil wir Allianzen 
schließen mit anderen Ungehaltenen. 

Die Geschichte der Minderheiten im 20. 
Jahrhundert zeigt, dass weder die Ghettoi-
sierung noch Assimilation schützen. Für uns 
heute 2016 stellt sich also die Frage, wie 
wir sichtbar bleiben außerhalb der uns zuge-
billigten Räume. Wie wir als Queers auftreten 
und handeln. Wie wir das, was wir sind, in 
die Büros, auf die Straße, in unsere Texte 
und Gespräche mitnehmen. Es geht die ge-
samte Gesellschaft etwas an. Und sie hat 
uns auszuhalten.

HOTEL  
AMAZONAS

Hotel Amazonas bringt 
zeitgenössische Kunst 
und Kultur aufs Land: Der 
Aspmayr-Hof in Wangen 
auf dem Ritten verwandelt 
sich jährlich zum 
Festivalzentrum mit 
Konzerten, Performances, 
DJ-Sets, Vorträgen, 
Filmprojektionen und 
Ausstellungen. Das 
Residency-Programm lädt 
lokale und internationale 
KünstlerInnen ein, vor Ort 
zu produzieren. Hotel 
Amazonas wird von 
Margareth Kaserer und 
Simon Steinhauser 
organisiert.

Hotel Amazonas: Marianne Vlaschits, Pigtopia� Foto: Hotel Amazonas

Th
em

a
Nr

. 1
33

/1
34

 - 
20

17

K
ul

tu
re

le
m

en
te

21
 •

 



Vor 20 Jahren ist sie nach ihrem politikwissenschaftlichen Studium (mit journalistischer Zielsetzung) 
von München nach Südtirol gekommen – aus Neugierde und weil sie die italienisch-deutsche Mischung 
in diesem Land interessant fand. Inzwischen arbeitet sie bei der Südtiroler Tageszeitung Dolomiten, 
ist verheiratet, hat zwei Töchter und einen Sohn. 

Isabelle Hansen ist eine junge und doch reife 
Frau, ausgestattet mit Heiterkeit und einem 
großen ‚heiligen‘ Ernst. Und mit Weisheit, ei-
ner unbändigen Kraft und einem riesengroßen 
Herzen. Wir treffen uns in einem Kaffeehaus 
bei der Therme Meran, weil ich wissen möch-
te, wie es dazu kam, dass sie und ihr Mann 
das Flüchtlingsthema so ‚persönlich genom-
men‘ haben: Isabelle Hansen ist, was die So-
lidarität mit Flüchtlingen angeht, nicht nur 
überaus engagiert, ihre Familie hat einen der 
„neuen Mitbürger“, wie sie es ausdrückt, bei 
sich in Lana aufgenommen und lebt fröhlich 
mit ihm unter einem Dach. Der Senegalese 
Ousman hat großes Glück gehabt: Zuerst gab 
es eine entschlossene Frau, die ihn aus einer 
perspektivlosen Situation in Kalabrien heraus- 

und nach Südtirol geholt hat, ihm dort Arbeit 
vermittelt hat. Und dann gab es eine Familie, 
die beherzt ja gesagt hat, als es um die Be-
schaffung von Wohnraum ging.

Für Isabelle Hansen hat alles im Sommer 
2015 angefangen, als am Bozner Bahnhof 
innerhalb weniger Wochen eine große Menge 
afrikanischer Flüchtlinge strandete und fest-
saß. Es gab für diese Leute keine offizielle 
Unterstützung, aber es  formierten sich Frei-
willige der Zivilgesellschaft – mittlerweile un-
ter dem Namen Binario 1 organisiert – und 

brachten Essen, Wasser, Hygieneartikel und 
andere Hilfsgüter. In der Redaktion hatte Isa-
belle immer alle Nachrichtenquellen offen – 
Google-News, Facebook und die herkömmli-
chen Medien. Das Thema Flüchtlinge war mit 
einem Mal allgegenwärtig, selbst wenn sie 
gewollt hätte, hätte sie die Nachrichten nicht 
abdrehen können. Sie ist Journalistin: infor-
miert zu sein, ist Teil ihrer Arbeit. Auch die 
Reaktionen auf den Facebookseiten, die vie-
len menschenverachtenden Kommentare hat 
sie täglich lesen müssen. Um dem Gefühl der 
Ohnmacht, das sich mehr und mehr in ihr 
breitmachte, zu begegnen, ist sie zum Bahn-
hof gegangen, hat mit den Menschen gespro-
chen und angefangen, über ihre Geschichten 
zu schreiben. Ihr Glück: Die Chefredaktion der 

Dolomiten ließ ihr im Vorjahr und lässt ihr bis 
heute freie Hand. 

Nimmt man Kontakt mit Flüchtlingen auf, weiß 
Isabelle Hansen, so merkt man gleich, dass 
schon das Wort ‚Flüchtlinge‘ die Menschen zu 
sehr auf diesen Status reduziert. Man spürt 
plötzlich, wie viel wir üblicherweise  ausklam-
mern. Wir nehmen oft nicht wahr, dass diese 
Menschen genauso vielschichtig sind wie wir 
selbst, dass wir es also mit Personen zu tun 
haben, die Familie und eine Vergangenheit, 
die Talente und Sorgen haben. Beim Thema 

Flucht sehen wir oft nur Grenzen, Gummiboo-
te, die Balkanroute vor uns, wir sehen eine 
amorphe Menge, nicht aber Menschen mit 
unterschiedlichen Charakteren und Eigen-
schaften. Und dann sprechen wir mit jeman-
dem, lassen uns von ihm erzählen und plötz-
lich ist alles anders. Plötzlich fühlen wir uns 
mit diesen Leuten wohl, die Vorurteile, die 
Grenzziehungen verschwinden.

Isabelle hat am Bozner Bahnhof Flüchtlinge 
persönlich kennen gelernt, sie hat konkrete 
Lebensgeschichten gehört und sie in die 
Zeitung gebracht. Weil sie überzeugt ist, dass 
es zuallererst darum geht, den Menschen, die 
zu uns kommen, „ein Gesicht zu geben“. Ihre 
zweite Botschaft ist: Wir tun gut daran, uns 
sehr genau zu informieren, ausreichend ge-
nug jedenfalls, um das komplexe Thema 
Flucht auch wirklich zu begreifen. Viele Einhei-
mische kümmern sich nicht um die Zusam-
menhänge, die erklären würden, warum sich 

derzeit so viele Menschen auf den Weg ma-
chen. Allenfalls die Bedrohung durch einen 
Krieg lässt man als Fluchtursache gelten, 
sogenannte Wirtschaftsflüchtlinge werden 
aber nicht als bedroht angesehen. Isabelle 
kennt das Ausmaß an Bedrohung, das die 
Menschen – meist junge Männer – erst in 
Bewegung setzt und im Weiteren geradezu 
dazu zwingt, in die Boote zu steigen. 

So ist es etwa eine Tatsache, dass die EU mit 
Senegal einen Vertrag hat, der europäischen 
Großfischern erlaubt, in nationalen senegale-Th

em
a

Th
em

a

Erika Wimmer Mazohl Reine Utopie?
Den Menschen ein Gesicht geben: Flüchtlinge in Meran und Umgebung 
Ein Gespräch mit Isabelle Hansen.

Hotel Amazonas: Andreas Trobollowitsch, Viravolta I� Foto: Julius Deutschbauer

Nr
. 1

33
/1

34
 - 

20
17

K
ul

tu
re

le
m

en
te

22
 •

 



sischen Gewässern zu fischen. So ein Vertrag 
ist nicht üblich, nationale Gewässer sind im 
Normalfall geschützt. Es sind Europäer, die 
die Fischerei im Senegal ruinieren. Wir entzie-
hen den Menschen ihre Lebensgrundlage und 
wundern uns dann, dass „Wirtschaftsflüchtlin-
ge“ nach Europa hereindrängen. Isabelle ist, 
wenn sie über diese Seite der Medaille 
spricht, emotional, aber auch sachbezogen. 
Sie verweist auf die Ausbeutung von Boden-
schätzen in Afrika, auf den Konzern Nestlé, 
der dort das Wasser monopolisieren möchte, 
sie berichtet von Landraub und Waffenexpor-
ten. Sie ist überzeugt: Wir können nicht so 
tun, als habe das alles nichts mit uns zu tun. 
Sie kann uns, die wir das Glück haben, im 
Wohlstand zu leben, nicht aus der Verantwor-
tung entlassen: Wir alle, jeder einzelne von 
uns, könnte einen Beitrag leisten, und sei es 
nur, keine Nestlé-Produkte zu kaufen.

Ein weiterer Fluchtgrund ist, dass Schlepper 
nicht erst an der libyschen Küste ein einträg-

liches System am Laufen halten, sondern 
perspektivlose junge Menschen schon in ihren 
Heimatländern ‘locken’. Es gibt dafür keinen 
Beweis, aber Indizien. Amnesty International 
berichtet im Netz über die unerträglichen 
Zustände in Libyen und bestätigt damit, was 
Isabelle berichtet. Wer sich nämlich wirklich 
auf die Reise macht, geht oft durch die Hölle: 
Nur die Stärkeren kommen durch, die Schwä-
cheren bleiben zurück, verlieren ihr Leben 
oder werden ausgeraubt. Wer in Libyen an-
kommt, hat mit Sicherheit kein Geld mehr 
und, was noch schlimmer ist, keinerlei Rech-
te. Schwarzafrikanische Flüchtlinge ‘dürfen’ in 
diesem Staat, in dem vielfach anarchische 
Zustände herrschen, nach Strich und Faden 
ausgebeutet werden. Wenn sie überhaupt 
Arbeit bekommen, dann nur niedrigste. Sie 
schuften sich für ihr Bootsticket oftmals zu 

Tode, Frauen wie Männer werden vergewal-
tigt, viele landen in lausigen Gefangenenla-
gern, verschwinden für Monate oder über-
haupt für immer. Für diejenigen, die nach ein 
bis zwei Jahren das Ganze lebend überstan-
den haben, ist das Risiko einer Bootsfahrt 
über das Mittelmeer oft keine wirkliche Her-
ausforderung mehr. Es ist das einzige Ziel. 
Und die einzige Hoffnung.

Isabelle arbeitet ehrenamtlich in einer Einrich-
tung, in der an die 40 Afrikaner untergebracht 
sind. Sie erzählt, wie traumatisiert die meisten 
Männer sind, wenn sie europäischen Boden 
betreten. Sie können darüber nicht sprechen, 
sie haben ein starkes Selbstbild im Kopf und 
erlauben es sich nicht, Schwächen zu zeigen. 
Aufgrund ihrer Geschichte sind sie sehr moti-
viert, ihr neues Leben anzupacken. 

Sie arbeiten gegenwärtig am Film  „Utopia - 
Wirtschaft ohne Gier“. Wie utopisch ist der 
Titel zum Film? Sind wir nicht alle Teile der 
Ellenbogengesellschaft?

Die Dominanz des Finanzkapitals zeichnet auf 
dieser Erde massive Spuren: Zerstörung der 
Lebensräume, Raubbau an den Ressourcen, 
wachsende Ungleichheit der Menschen. Aber 
die „Freie Marktwirtschaft“ bleibt dennoch 
das Credo der Politik. Es ist höchste Zeit für 
Utopien – eine gerechtere, sozial und ökolo-
gisch verträgliche Form des Wirtschaftens ist 
nötig, und sie ist auch möglich. Davon han-
delt der Film.

Biologische Landwirtschaft, erneuerbare 
Energien, Recycling, langlebige Waren, öffent-
licher Verkehr, weniger Fleisch essen… das 
klang in den 1980er Jahren alles noch sehr 
utopisch. Was hat sich geändert?

Immer mehr Menschen erkennen, dass es 
Zeit ist selbst aktiv zu werden. Sie verändern 
ihre Konsumgewohnheiten und  organisieren 
sich. Es gibt in allen Lebensbereichen Model-
le, und Teile der Wirtschaft reagieren bereits 
auf diese Änderungen.

Der Bio-Hof für Aussteiger aus dem kapitalis-

tischen System wird für immer mehr Men-
schen ein Zukunftsmodell. Welche Vor- und 
Nachteile bringen solche autarke Mikrokos-
men für die Gesellschaft. Ist das nicht auch 
egoistisch?

Aussteiger haben ehrbare Motive, aber ich 
suche und besuche die Einsteiger in eine 
neue Gesellschaft.  

Sind Genossenschaften als Wirtschaftsform, 
besonders geeignet für eine „andere Ökono-
mie“?

Genossenschaften sind eine durchaus demo-
kratische Form des anderen Wirtschaftens. 
Sie stoßen allerdings bei Wachstum an die 
Grenzen des kapitalistische Systems.

Ihr Film beschäftigt sich auch mit der Funkti-
onsweise des Gehirnes. Haben Menschen 
genug „Hirnschmalz“, um weniger egoistisch 
und mit mehr Fairness durch das Leben zu 
schreiten?

Der Mensch ist primär ein altruistisches We-
sen, und im Gegensatz zu vielen Meldungen 
ist Kooperation das Erfolgsmodell der Evolu-
tion. Erst bei Knappheit und schlechten Re-
geln beginnen die anderen Eigenschaften zu 

dominieren. Nach der Theorie von der Maxi-
mierung des Eigennutzes, welche die Grund-
lage des neoliberalen Konzeptes der freien 
Markwirtschaft bildet, gelten derzeit die fal-
schen Regeln, aber die Politik legt die Regeln 
fest. Und in einer Demokratie können alle die 
Politik mitgestalten.

Für viele junge Menschen wäre es utopisch, 
ohne Mobiltelefon zu leben? In Ihrem Film sind 
Sie auf der Spurensuche nach einem fairen 
Kommunikationsgerät. Welche Chance haben 
faire Handys?

„Fairphone“ ist ein sehr ambitioniertes und 
spannendes Projekt, daß allerdings selbst 
demonstriert, wie lange und weit der Weg zu 
einem fairen Smartphone ist. Letztlich ist er 
erst erreichbar, wenn der Raubtierkapitalis-
mus fundamental eingeschränkt wird.

Wann wird der Film zu sehen sein?

Im nächsten Jahr.

Th
em

a

Utopia – Wirtschaft ohne Gier
Interview von Martin Hanni mit dem  
Produzenten und Regisseur Kurt Langbein

1)	  book a cook: https://facebook.com/empezamos/?fref=ts  Bestellungen auch über: isaguido@alice.it

Hotel Amazonas: David Jagerhofer, Der Pillendreher� Foto: Julius Deutschbauer

Nr
. 1

33
/1

34
 - 

20
17

K
ul

tu
re

le
m

en
te

23
 •

 

Im
pr

es
su

m

Herausgeber	 Distel - Vereinigung
Erscheinungsort	 Bozen

Präsident	 Martin Hanni

Vorstand	 Peter Paul Brugger, Gertrud Gasser,  
	 Bernhard Nussbaumer, Reinhold Perkmann, Roger Pycha
	
Koordination,	 Hannes Egger, Haimo Perkmann
Veranstaltungen	
Presserechtlich
verantwortlich	 Vinzenz Ausserhofer
Finanzgebarung	 Christof Brandt
Graphisches Konzept	 Gruppe Gut Graphics
Sekretariat	 Hannes Egger
	 I - 39100 Bozen, Silbergasse 15
	 Tel. ++39/0471 - 977468
	 Fax ++39/0471 - 940718
E-mail	 info@kulturelemente.org
hompage	 www.kulturelemente.org

Druck	 Fotolito Varesco Auer
Grafik	 Media Grafik ++39 348 580 30 70
Bezugspreise	 Inland: 3,5 Euro, Ausland 4 Euro
Abonnement	 Inland: 22 Euro, Ausland: 29 Euro
Bankverbindungen	 Südtiroler Landessparkasse Bozen:
	 IBAN: IT30 F060 4511 6010 0000 1521 300

Gedruckt mit freundlicher Unterstützung der Südtiroler Landesregierung, 
Abteilung Deutsche Kultur

Die kulturelemente sind eingetragen beim Landesgericht Bozen unter der Nr. 1/81
Alle Rechte sind bei den Autorinnen und Autoren. Nachdruck, auch auszugsweise, ist nur 
mit Genehmigung der Redaktion und Angabe der Bezugsquelle erlaubt.



Die Stadtkirche in Schorndorf ist ein imposan-
ter gotischer Bau, der Zeuge einer bewegten 
Religionsgeschichte von Stadt und Region ist. 
Die zentral gelegene Kirche ist ringsum frei 
begehbar. Die etwa zwanzig dort angebrach-
ten Nischen, einst für Skulpturen vorgesehen, 
sind, bis auf drei, nicht besetzt. Die evangeli-
sche Stadtkirche rief zum Kunstwettbewerb 
„Da ist Freiheit ! Oder: Außer Thesen nichts 
gewesen ? Kirche fragt Kunst“ innerhalb des 
Reformationsjahres 2017, mit dem Ziel die 
freien Nischen mit zeitgenössischen Werken 
temporär auszustatten, auf. Die Kirche äußer-
te damit ihr Bedürfnis das Kirchengebäude im 
Sinne eines gesellschaftsstärkenden Ortes zu 
öffnen, und dafür die äußeren Kirchenmauern 
sinnbildlich als Vermittler zwischen säkularer 
und kirchlicher Gemeinde zu nutzen.

Der in Bruneck geborene und in Göttingen 
lebende Künstler Joseph Delleg nahm am 
Wettbewerb teil und zeigt noch bis zum 10. 
November 2017 in einer der Nischen der 
Stadtkirche das Werk „God bless you“, einen 
schweren, schwarzen Holzknüppel aus Eiche 
mit dem eingravierten Segensspruch.

Wer nicht glauben will, muss fühlen: Das ist seit 
alter her – und heute wieder sehr aktuell – der 
Glaube derjenigen, die bemüht sind, ihren Glau-
ben den sogenannten Ungläubigen einzubläuen. 
Joseph Delleg geißelt mit zynischer Ambivalenz 
– zwischen „Gott schütze Dich!“ und „Es gnade 
Dir Gott!“ die Arroganz der (religiösen) Macht, 
die unter dem Vorwand der Fürsorge und Er-
leuchtung Zwang ausübt.

Nancy Chapple 
Journalistin, Übersetzerin 
Berlin

Jan Decker 
Autor 
Osnabrück

Hannes Egger
Künstler, Autor
Lana

Regina Gropper 
Projektleiterin 
Memmingen

Ronja Hartmann 
Projektleiterin 
Memmingen

Maxi Obexer 
Autorin 
Berlin / Brixen

Haimo Perkmann  
Autor, Übersetzer 
Meran

Sasha Marianna Salzmann  
Autorin 
Berlin

Johannes Schmidl 
Energieberater, Autor 
Lienz / Wien

Adnan Softic 
Künstler, Autor  
Bosnien / Hamburg

Ulrike Syha 
Autorin 
Hamburg

Erika Wimmer Mazohl 
Autorin,  
Literaturwissenschaftlerin 
Innsbruck

Autorinnen  
und Autoren

Hannes Egger Joseph Delleg: Good bless you

Hotel Amazonas: Joseph Delleg: Good bless you� Foto: Stefan Mayer

Zeichnung: Jessie Pitt

PR-TEXT

Sprachspiele / Linguaggi in gioco
Meran/o
12. Oktober – 15 ottobre 2017

In memoriam Peter Oberdörfer

_ LITERATUR
_ FESTIVAL
_ LETTERATURA
_ PERIPATOS
_ MUSIC
_ ART
_ GWOND
_ BLOG

Ein Projekt von/un progetto di:
SAAV, ost west club, pro vita alpina

Mit der Unterstützung / con il sostegno:
Autonome provinz, Gemeinde Meran, Kulturelemente

Nr
. 1

33
/1

34
 - 

20
17

K
ul

tu
re

le
m

en
te

24
 •

 


