
H
er

au
sg

eg
eb

en
 v

on
 d

er
 D

is
te

l V
er

ei
ni

gu
ng

N
r. 

14
3/

20
19

Poste Italiane s.p.a.
Spedizione Abbonamento

Postale – 70 % 
NE Bolzano

w
w

w
.k

ul
tu

re
le

m
en

te
.o

rg
in

fo
@

ku
ltu

re
le

m
en

te
.o

rg
re

da
kt

io
n@

ku
ltu

re
le

m
en

te
.o

rg

Euro 3,50

Inhalt

G A L E R I E
Den Alltag von Roma und Sinti als vernachlässigte 
Europäer dokumentiert der Künstler Nino Pušija.

F O T O S T R E C K E
Michael Neuhaus, hinter Gittern

Ethnomusikologe Nico Staiti über
Roma und Sinti als Kulturvermittler.

Mit Verfassungsrechtler Francesco Palermo
hat sich Francesco Tancredi über den 

Minderheitenschutz für Roma und Sinti unterhalten.

Die Aktivistin und Kuratorin Tímea Junghaus
spricht über ihren Einsatz für die Roma-Kunst. 

Der „Methode Degiorgis“ widmen sich
Sandra Schwender und Stilbé Schroeder

auf der Curators Page.

Die SAAV präsentiert
Claudia Raudha Tröbinger.

Der literarische Schwerpunkt dreht sich um
den Schriftsteller Eginald Schlattner aus

Hermannstadt.

2

4

5

12

13

14

„Ich bin ein Rom,
komme aus Rumänien,
România, und lebe in Rom:
Was hätte ich anderes machen
können als eine CD-ROM?
Ihr könnt sie nach dem
Konzert kaufen. 
Was soll ich jetzt spielen?
Romagna mia!“

(Musiker Marian Serban live on Stage auf einem Konzert in Bologna, 2008)



Vo
n 

M
eh

r-
 u

nd
 W

en
ig

er
he

ite
n

Se
ite

 3

Von Mehr- und Wenigerheiten

Fahrende sind, wie der Name schon verrät, unterwegs. 
Sie pflegen einen eigenen Lebensstil, der auch eine 
Form des Wirtschaftens ist. Sind aber die Sinti und 
Roma in Europa Nomaden, wie die Erzählung besagt, 
oder sind sie bloß an verschiedenen Orten sesshaft? 
Sicher ist, dass die rund 12 Mio. Roma in Europa 
nirgendwo in der Mehrheit sind. Ein Volk ohne Land, 
das niemandem den Krieg erklären kann. Eine 
Wenigerheit, um es in den Worten Ceija Stojkas 
zu sagen.

Die Beziehungen zwischen der jeweiligen Mehrheits- 
bevölkerung und den Roma sind meist flüchtig, das 
gegenseitige Verständnis ist gering, viele Grenzen 
müssten überwunden werden. In der mündlichen 
Überlieferung der Roma sind wir Sesshafte noch 
immer Ackerbauern und Viehhirten. Zwischen ihnen 
und der mit ihrer Scholle verwurzelten Bevölkerung 
herrscht Misstrauen. Zudem stellen die „Zigeuner“ 
für die sprichwörtlich „An-sässigen“ eine 
beunruhigende, verstörende Minderheit dar; 
eine Bedrohung der bürgerlichen Werte eines 
fleißigen, anständigen und strebenden Lebenswandels. 
Unsere Grenze verläuft hier. Entlang der Entscheidung: 
Assimilation oder Ausschluss. 
Darüber hinaus gibt es noch eine weitere Grenze: 
einen internen Kulturkampf zwischen jenen, die sess-
haft werden und ihre Kultur gar verneinen, und jenen, 
die den althergebrachten Lebensstil fortführen.

Uns wurde zu dieser Ausgabe von verschiedenster 
Seite geraten, konstruktive Projekte und positive 
Beispiele zu bringen. Als Kulturzeitschrift kann unser 
Anspruch jedoch nicht darin bestehen, positive
Stereotypen anstelle negativer zu reproduzieren. 
Die persönlichen Erfahrungen und Begegnungen 
im Verlauf der Interviews und Gespräche mit lokalen 
Sinti sind keineswegs konstruktiv verlaufen. Die 
Opferrolle hat sich offenbar fest in den Dialog mit 
Außenstehenden eingegraben. So konzentrierten 
wir uns auf die politisch und rechtlich relevante Seite 
dieses komplexen Diskurses, der immer wieder zur 
Kulturproduktion zurückführt. 

Um Kultur geht es auch im literarischen Teil rund 
um das Werk des Schriftstellers und evangelischen 
Gefängnisseelsorgers Eginald Schlattner aus Her-
mannstadt in Siebenbürgen. In seinen Texten prallen 
zahlreiche Zigeunerklischees gekonnt aufeinander, 
um an der eindrücklich geschilderten Realität 
wieder abzuprallen.

Hannes Egger / Haimo Perkmann

HERAUSGEBER	 Distel-Vereinigung
ERSCHEINUNGSORT	 Bozen
PRÄSIDENT	 Martin Hanni
VORSTAND	 Johannes Andresen, Peter Paul Brugger,  
	 Gertrud Gasser, Bernhard Nussbaumer, 
	 Reinhold Perkmann, Roger Pycha
KOORDINATION	 Hannes Egger, Haimo Perkmann
VERANSTALTUNGEN

PRESSERECHTLICH 

VERANTWORTLICH	 Vinzenz Ausserhofer
FINANZGEBARUNG	 Christof Brandt
SEKRETARIAT	 Hannes Egger
	 I – 39100 Bozen, Silbergasse 15
	 Tel	 +39 0471 977 468
	 Fax	+39 0471 940 718
	 info@kulturelemente.org
	 www.kulturelemente.org

GRAFIK & SATZ	 freiraum.bz.it
DRUCK	 Fotolito Varesco, Auer
BEZUGSPREISE	 Inland Euro 3,50, Ausland Euro 4,00
ABONNEMENT	 Inland Euro 22,00, Ausland Euro 29,00
BANKVERBINDUNGEN	 Südtiroler Landessparkasse Bozen
	 IBAN IT30 F060 4511 6010 0000 1521 300
	 Gedruckt mit freundlicher Unterstützung
	 der Südtiroler Landesregierung,
	 Abteilung Deutsche Kultur

Die kulturelemente sind eingetragen beim Landesgericht Bozen
unter der Nr. 1/81. Alle Rechte sind bei den Autorinnen und Autoren. 
Nachdruck, auch auszugsweise, ist nur mit Genehmigung der
Redaktion und Angabe der Bezugsquelle erlaubt.

Wer sind die Zigeuner, was tun sie, wo leben sie, was 
unterscheidet sie von anderen? Das Nomadentum? Die 
Tatsache, dass sie gute Musiker sind? Oder um Almo-
sen betteln? Welchen Berufen gehen sie nach? Sind sie 
Karussellbetreiber, Wanderhändler oder Pferdehändler? 
Sind sie Diebe? Oder eher Maurer, Bauern, Friseure 
oder Putzfrauen? Abhängig von der Gruppenzugehörig-
keit, dem Geschlecht, den individuellen Einstellungen, 
aber auch geschichtlichen Perioden und ökonomischen 
Bedürfnissen können sie eines oder mehrere dieser 
Dinge sein, keines von ihnen oder viele zugleich.
Einige Gruppen sind fast unsichtbar, andere hingegen 
stehen in der Öffentlichkeit und unterscheiden sich 
deutlich von denen um sie herum. Sobald sie deutlich 
sichtbar sind und klar wird, dass sie sich von jenen 
um sie herum unterscheiden, wird ihr Anderssein als 
eine beunruhigende Andersartigkeit empfunden, un-
abhängig von den tatsächlichen Auswirkungen auf die 
Gesellschaft. Es beleidigt die kleinbürgerliche Idee 
des zivilen Anstands. Dies wiederum veranlasst loka-
le Verwalter aus allen politischen Lagern dazu, immer 
wieder lautstark Kampagnen gegen sie anzukündi-
gen. Ohne zu erkennen, dass das Schüren von Vor-
urteilen zwangsläufig auch den Faschismus und 
Rassismus schürt, manchmal sogar wider oder un-
abhängig von den Absichten derjenigen, die hier ein 
Zeichen setzen wollten.

Vor vielen Jahren fragte ich einmal ein Roma-Mädchen 
aus dem Kosovo, worin sie sich von den Albanern un-
terschieden, was der entscheidende Unterschied sei. 
„Keiner“, antwortete sie, „nur, dass die Roma romani 
sprechen – und die Albaner albanisch.“ 
„Ihr seid also gleich?“
„Aber nein, sie sind ganz anders.“ 

„Haben sie andere Gewohnheiten, andere Wohnungen, 
kleiden sie sich anders?“
„Nein, nein, so wie wir.“
„Haben sie vielleicht andere Feste? Eine andere Musik, 
andere Tänze?“ 
„Nein, ihre Feste sind so wie unsere, die Musiker
spielen für uns und für sie, wir haben die gleichen
Tänze.... außerdem heiratet eine Roma oft einen
Albaner, oder eine Albanerin einen Roma, dann
sind wir alle auf demselben Fest.“
„Wo ist aber dann der Unterschied?“
„Wir sind freier.“
„Was heißt das?“
„Unsere Feste sind schöner, und wir tanzen besser.
Sie tanzen wie Kartoffelsäcke.“
„Und wie tanzt Miria (eine Frau, die wir beide kannten)?“ 
„Ah, sie ist toll, du hast sie gesehen. Wenn sie
tanzt, bleibt jeder stehen, um ihr zuzusehen.“
„Aber Miria ist doch keine Roma?“
„Aber nein, das weißt du doch, sie ist Albanerin.“
„Aber wenn Miria, die Albanerin, so gut tanzt, dann 
sehe ich den Unterschied nicht.“
„Sie leben auf dem Land, wir leben in der Stadt.“
„Alle Albaner leben auf dem Land und nur die Roma in 
der Stadt? War Miria nicht deine Nachbarin im Kosovo, 
ihre Familie wohnte doch neben deiner Familie.“
„Das stimmt.“
„Was denn nun?“
„Wie soll ich dir das erklären? – meinte sie, nun schon 
etwas ungehalten – ...du weißt doch,
wenn man Ricotta macht, dann bleibt Molke übrig.“
„Stimmt.“
„Sie trinken das.“ 
„Ihr nicht?“ 
„Wir auch. Aber sie trinken viel mehr davon.“

Dieses Gespräch muss als Ausdruck eines Denkens 
interpretiert werden, das in der mündlichen Überliefe-
rung gründet. Das Mädchen brachte auf diese Weise 
eine symbolische Synthese der Unterschiede zum Aus-
druck: Die Roma sind „freier“, weil sie historisch ge-
sehen nicht mit der Scholle, dem Land verbunden sind; 
die anderen aber gehören – selbst wenn sie keine 
Viehzüchter oder Ackerbauern mehr sind – immer noch 
zu einer agropastoralen Kultur: In der Vorstellung der 
Roma leben sie daher auf dem Land, produzieren Ri-
cotta, trinken Molke und für ihre Feste müssen sie 
Roma als Musikanten engagieren. Dies gilt unabhängig 
von der konkreten, spezifischen Deklination der Dinge. 
Es steht mit anderen Worten nicht im Widerspruch zu 
der Tatsache, dass es Albaner gibt, die Musik spielen 
können, Roma, die auf dem Land leben und das Land 
sogar bestellen, oder dass Miria, wie ich ihr provokant 
zu verstehen gab, eine großartige Tänzerin ist. Die 
Grenzen sind verschwommen: Sie trinken auch Molke, 
aber die anderen „viel mehr“; die Welt ist komplex und 
vielfältig. Sie wissen das gut, und über die Grenzen 
hinweg können sie sich leicht bewegen. 
Das sind die Roma: ein wenig mehr und ein wenig we-
niger als die anderen, je nach den Umständen und 
Zeiten. Doch auf der Grundlage dieser komplexen und 
doch unmerklichen Unterschiede werden Menschen 
diskriminiert, gab es Pogrome.
Es ist es natürlich nicht möglich, eine kurze und doch 
aussagekräftige Zusammenfassung der vielen vonein-
ander sehr verschiedenen Zigeunergruppen in Italien zu 
machen. Da sind die Sinti in Norditalien, die kulturell an 
andere Gemeinschaften in Frankreich, Österreich und 
Deutschland anschließen; dann sind da die Roma aus 
den Abruzzen, Kampanien, Kalabrien und Sizilien. Und 
neben diesen Gruppen, die seit dem 14. Jh. nachweis-

lich in Italien leben (und somit vielleicht italienischer 
sind als manche, die heute „Italiener zuerst“ rufen), gibt 
es neuere Siedlungen. Dabei handelt es sich vor allem 
um Kriegsflüchtlinge, die im damaligen Konflikt um 
Jugoslawien zwischen die Fronten geraten sind; aber 
auch, seit der Öffnung der Grenzen, um Gruppen aus 
Rumänien, die nach neuen Perspektiven suchen.
Ich werde mich daher auf eine einzige Fragestellung 
konzentrieren, die nur eine einzige Gruppe betrifft.

Wie leben die Roma aus dem Kosovo heute?

Was ist mit den Roma aus dem Kosovo passiert? Im 
Italien der 1990er Jahre war ihre Notlage omnipräsent, 
sowohl auf sozialer Ebene als auch in Bezug auf die 
„Sicherheit“: Es wurde eine Zeit lang von nichts ande-
rem als von diesen armen Menschen gesprochen, die 
einem Krieg und schrecklichen Verfolgungen entkom-
men waren, die illegal in Nomadenlagern und abbruch-
reifen Häusern lebten, Blumen in Restaurants verkauf-
ten und an Ampeln um Almosen baten. Dann gerieten 
sie, so plötzlich wie sie gekommen waren, aus dem 
Blickfeld der Menschen, und in den Zeitungen wurde 
es still um sie. In den Fokus der Öffentlichkeit rückten 
nun die rumänischen Roma, später neue, verzweifelte 
Menschen, die auf Schlauchbooten den sizilianischen 
Kanal überquerten. Doch was ist mit den kosovari-
schen Roma geschehen?

Sie sind hier: genau dort, wo sie vorher schon waren. 
Sie nutzten die Zeit, um ansässig zu werden, und siehe 
da: Sie leben in Wohnungen und im sozialen Wohnbau, 
arbeiten vor allem in Reinigungsunternehmen, bei Spe-
ditionsfirmen, als vereidigtes Sicherheitspersonal in 
Banken und Einkaufszentren, als Kellner und Barkeeper. 

MICHAEL NEUHAUS
hinter Gittern

Nation ohne
Territorium

Nico Staiti

Die Diskriminierung der Zigeuner 
(ich benutze diesen politisch nicht 

korrekten Begriff, weil jedes andere 
Wort nur Teilgemeinschaften umschreiben 
würde) ist vor allem einer weit verbreiteten

Unwissenheit über sie geschuldet.
Die Vertreter der Institutionen sollten 

sich davor hüten, diese Haltung 
zu übernehmen.

Ein Junge, der als Kind in den 1990er Jahren in einem 
Nomadenlager bei Bologna lebte und auf der Straße um 
Almosen bettelte, besuchte später die Hotelfachschule 
und ist heute Kellner in einem Restaurant der Stadt. Er 
sagte mir erst kürzlich, wie wichtig es wäre, öffentlich 
über die Integration seiner Gemeinschaft zu berichten. 
Auch weil ihre Erfahrungswerte für die Einschätzung und 
Handhabung anderer, neuer Migrationsströme heran-
gezogen werden könnten. Die Familie des Jungen lebte 
vor dem Krieg in Jakova, Kosovo. Sie waren Straßenver-
käufer; einer arbeitete in der Fabrik. Sie lebten seit dem 
14. Jh. dort, zuvor hatten andere Kriege sie gezwungen, 
aus dem Osten hierher zu ziehen. Genau das unterschei-
det sie: nicht die Fähigkeit, Nomaden zu sein, denn das 
Nomadentum ist eine inkonsistente Erzählung, sondern 
die Fähigkeit, im Laufe der Geschichte mobil zu bleiben, 
die Scholle zu verlassen, sich anzupassen. 

Ähnlich den Juden in der Diaspora haben auch die Roma 
die Fähigkeit, mit ihren Nachbarn gute Beziehungen zu 
unterhalten, ohne vollständig mit der sie umgebenden 
Kultur zu verschmelzen. Wie jene sind sie ein Volk in der 
Diaspora, das über die Jahrhunderte hinweg zahlreiche 
Verfolgungen miterlebt hat. Aber sie haben keine Reli-
gion, die sie vereint, sie sind kein auserwähltes Volk, es 
gibt keine Roma-Nation mit eigener Regierung, die ge-
gen andere Völker Krieg führen könnte. 
Die komplexe Dialektik zwischen Sesshaftigkeit und 
Mobilität, zwischen lokalen Identitäten und Gruppen-
identität, zwischen Marginalisierung und Aufmerksam-
keit sorgt dafür, dass wir von diesen Menschen viel 
lernen können, auch in Bezug auf die Schaffung leich-
ter, hinreichender, nicht-monumentaler Identitäten.

M I C H A E L  N E U H A U S :
H I N T E R  G I T T E R N

Michael Neuhaus, geb. 1965, hat visuelle
Kommunikation mit dem Schwerpunkt Fotografie
an der FH Dortmund studiert. Seit der Gründung

seines eigenen Fotostudios 1991 in Duisburg
fotografiert er weltweit für Geschäftsberichte,
Unternehmens- und Gesellschaftsmagazine.
Zu seinen Kunden zählen, neben zahlreichen

Agenturen und Verlagen, namhafte DAX-
Unternehmen und Mittelständler sowie

Non-Profit-Organisationen.
Seit 2013 ist Michael Neuhaus berufenes Mitglied

der Deutschen Gesellschaft für Photographie,
die sich für die Belange der Fotografie in

kulturellen Kontexten einsetzt.
Neben seiner Auftragsfotografie verwirklicht

er immer wieder freie Projekte, wie in
Siebenbürgen. Mit dem Fall der Mauer und

der damit verbundenen Emigration vieler
Siebenbürgener Sachsen hat sich das

multiethnische Zusammenleben verschoben.
In der 2008 mit dem Gefängnisseelsorger und 

Schriftsteller Eginald Schlattner entstandenen Serie 
hinter Gittern werden die Verwicklungen der

Gefängnisinsassinnen und Gefängnisinsassen
in tradierte Werte und Lebensformen thematisiert,

die auch Fragestellungen zu Schuld und Verantwor-
tung beinhalten, ohne diese konkret

beantworten zu wollen.



Vo
n 

M
eh

r-
 u

nd
 W

en
ig

er
he

ite
n 

Se
ite

 4

Vo
n 

M
eh

r-
 u

nd
 W

en
ig

er
he

ite
n

Se
ite

 5

Die Notion des Interkulturalismus ermöglicht es 
uns, neue Wege des Zusammenlebens zu beschrei-
ten, denn interkulturelle Prozesse schaffen Raum 
für eine breitgefächerte Kultur der Partizipation, in 
denen alle Akteure gleichberechtigt die Vor- und 
Nachteile divergierender Hypothesen untersuchen. 
Im Zuge diskursiver dialektischer Auseinanderset-
zungen werden Lösungsansätze gesucht, die unter 
Umständen auch weit von den Ausgangsthesen 
entfernt sein können. Nicht zuletzt geht es darum, 
alle Bürgerinnen und Bürger unter Anerkennung 
ihrer besonderen kulturellen Zugehörigkeit in das 
soziale Leben einzubeziehen und ihnen so die Mög-
lichkeit zu geben, sich für das Gemeinwohl verant-
wortlich zu fühlen, ihre Rechte und Pflichten wahr-
zunehmen. In dieser Hinsicht ist die Frage der 
Sinti und Roma besonders komplex. Jahrhunderte 
nach ihrer Migration leben diese Völker noch immer 
großteils am Rande der Mehrheitsgesellschaften. 
Ohne gesetzlich geregelten Minderheitenschutz 
werden alle Vorstöße im Sand verlaufen, meint Ver-
fassungsrechtler Francesco Palermo.

K U LT U R E L E M E N T E Herr Prof. Palermo, 
wie stellt sich konkret die Frage des Minder- 
heitenschutzes für Sinti und Roma aus Sicht der 
italienischen Rechtsprechung dar? Wie kommt 
es, dass sie bis dato nicht anerkannt wurden?

F R A N C E S C O PA L E R M O Italien ist eines der wenigen euro-
päischen Länder, die – neben Portugal, Dänemark und 
den Niederlanden – weder Roma noch Sinti als Minder-
heit anerkennen. Sie fallen daher nicht unter den in Art. 
61 der Verfassung festgelegten Schutz sprachlicher 
Minderheiten. Somit bleibt lediglich der Schutz nach Art. 
3 („Alle Staatsbürger haben die gleiche gesellschaftliche 
Würde und sind vor dem Gesetz ohne Unterschied des 
Geschlechts, der Rasse, der Sprache, des Glaubens, 
der politischen Anschauungen, der persönlichen und 
sozialen Verhältnisse gleich“). Der erste Teil dieses Arti-
kels sieht die formelle Gleichstellung, d.h. die Gleich-
behandlung vor. Aber formale Gleichheit ist immer die 
Gleichheit der Mehrheit, ohne Bedacht auf die speziellen 
Bedürfnisse von Minderheiten, sodass die gleiche Be-
handlung unter ungleichen Bedingungen de facto Un-
gleichheiten aufrechterhält. Der zweite Absatz von Art. 
3 schreibt die substantielle Gleichstellung vor, d.h. er 

K U LT U R E L E M E N T E Tímea Junghaus, you are
the founder of the European Romani Cultural 
Foundation. Can you explain to our readers what
it is and what the aims of the foundation are?

T Í M E A  J U N G H A U S The European Romani Cultural Foun-
dation is a non-profit foundation based in Budapest. It 
was one of the first foundations that considered the 
European character of Roma Arts and Culture. It was 
initiated by Roma women scholars in Hungary and 
specifically worked with critical theory in arts. This in 
order to bring contemporary Roma Arts and Culture 
both to the community and the Hungarian audience.

In the exhibitions that you curate or co-curate,
you repeatedly hint at the Holocaust, for example 
in the exhibition The Hidden Holocaust at the Hall 
of Art in Budapest in 2004, which is often referred 
to as pioneering work. How important is it to con-
sider the Holocaust in order to understand the 
contemporary art and culture of Roma and Sinti?

To have a memory of the Roma Holocaust constitutes 
a core element of Roma Contemporary Art. I also be-
lieve that Roma artists themselves continuously consi-
der the history of persecution and discrimination that 
connects all Roma subgroups around Europe. The 
memory of the Holocaust has become a unifying factor 
within the Roma movement and an important for the 
construction of our identities in Arts and Culture.
But I wouldn’t say that I repeatedly hint at the Holo-
caust. Although the artists that I collaborate with often 
work with the memory of the Roma Holocaust – but in 
very different ways. Some for instance collect data and 
work with personal and subjective archives, while ot-
hers apply more scientific research methods. Some ask 
what the memory of the Holocaust means for the future 
of Roma or they use it as an education tool for the next 
generations.

In 2007 you curated the first international Romani 
pavilion Paradise Lost at the 52nd Biennale di
Venezia. Who and what were you exhibiting there? 
What is this lost paradise? What is lost?

Paradise Lost was the first Roma pavilion at the Venice 
Contemporary Art Biennale. While the Biennale opened 
its gates in 1895 there hasn´t been a single Roma par-
ticipant or contributor until 2007. I even looked into the 
archives for administrative personnel or cleaning ladies 
of Roma origin; still there weren´t any hints for Roma 
contribution.
We can therefore say that it was a very important claim 
and stance to finally curate a Roma pavilion within this 
prestigious art event – the most prestigious art event 

in the world. And in the pavilion we exhibited 16 artists 
from 8 European countries, all of Roma origin. It was a 
truly international effort even though I wouldn’t use the 
word international as it really projected a transnational 
community, a transnational minority. You could say – 
and this constituted very good timing in 2007 – it was 
a European pavilion.
Paradise Lost attempted to deconstruct the stereotype 
of this untouched, exotic and ‘primitive’ paradise-escape 
of these exotic people, of this exotic land. We must not 
forget that Roma very often serve as the ‘colony’. This is 
particularly true for intellectuals and artists from Central-, 
Eastern and Southern Europe who did not go to Africa, 
Tahiti or Aix-en-Provence to find their primitives, but they 
instead went to their closest ‘colonies’. In Southern and 
Eastern Europe the Roma became the equivalents of the 
Asian or African ‘primitives’. Paradise Lost echoes this 
image and has it deconstructed and overwritten by the 
contemporary Roma artists we invited.

Can this paradise become reality again?

verpflichtet die Institutionen zur Beseitigung der wirt-
schaftlichen und sozialen Hindernisse, welche die volle 
Entfaltung der menschlichen Person behindern. Aber 
diese Hindernisse müssen auch gesehen werden, und 
hier ist der Gesetzgeber oft zu kurzsichtig. Ein triviales 
Beispiel: Wenn wir dem weit verbreiteten Glauben auf-
sitzen, dass Roma und Sinti die alleinige Schuld an ihrer 
aktuellen Situation tragen, weil sie sich „nicht integrieren 
wollen“, „stehlen“, „so leben wollen“ usw., dann über-
sieht man die vielen Hindernisse, die ihnen im Weg lie-
gen, und kann diese in Folge auch nicht beseitigen. Um 
das Problem ihrer Marginalisierung zu lösen, müsste 
zuerst anerkannt werden, dass diese existiert und dass 
die Ursachen struktureller Natur sind.

Würden Sie sagen, dass die Anerkennung des 
Minderheitenschutzes dazu beitragen könnte, 
diese komplexe Problematik zu lösen?

Mehr noch. Die Anerkennung ist Voraussetzung einer 
jeden Lösung – vielleicht nicht ausreichend, aber not-
wendig. Ohne Anerkennung sind keine spezifischen 
Strukturmaßnahmen in Schlüsselbereichen wie Bil-
dung, Wohnen und Arbeit möglich. Ohne diesen ersten 
Schritt wird das Problem nicht nur nicht gelöst, son-
dern verschärft, weil es die Marginalisierung und damit 
die Kriminalität befördert. Das Staatsgesetz ließe sich 
auf die reine Anerkennung beschränken, denn fast alle 
weiteren Maßnahmen in den Schlüsselbereichen Bil-
dung, Wohnen und Arbeit liegen in der regionalen oder 
kommunalen Kompetenz.

Aus welchen Gründen wurden die Sinti und ebenso 
Roma bislang nicht als Minderheiten anerkannt?

Der formale Grund ist die Nichterfüllung des territorialen 
Kriteriums. Das Verfassungsgericht hat in einigen Urtei-
len entschieden, dass die Anerkennung des Minderhei-
tensprachstatus nach Art. 6 der Verfassung bislang nur 
für territorial ansässige Gruppen vorgesehen ist. Aber 
natürlich steht dem Gesetzgeber nichts im Wege, diese 
Anerkennung vorzunehmen. Mehrere Regionen haben 
dies bereits getan, mit zum Teil restriktiven, bevormun-
denden Gesetzen. Danach geschah lange Zeit nichts 
mehr, bis zu jener Verordnung der Provinz Trient von 
2008, die – eingedenk ihrer vielen Einschränkungen – 
dennoch italienweit eine Vorreiterrolle einnimmt.

Hinzu kommt ein entscheidendes politisches Motiv: Das 
Thema ist, gelinde gesagt, unpopulär. Darum ist es fast 
unmöglich, von politischer Seite Unterstützung für eine 
Anerkennung zu finden. Das ist ein altbekanntes Prob-
lem. So kam der Kompromiss zum Schutz historischer 
Sprachminderheiten 1999 erst dann zustande, als die 
Roma, Sinti und Fahrende von der Liste anzuerkennen-
der Minderheiten gestrichen wurden.

Die Tatsache, dass die italienischen Sinti 
nicht in einem zusammenhängenden Gebiet 
leben, verhindert ihre Anerkennung als 
sprachliche Minderheit?

Natürlich braucht jede Minderheit spezifische, an ihre 
Situation angepasste Maßnahmen. Dies gilt ganz be-
sonders für Roma und Sinti – die bereits untereinander 
keineswegs eine homogene Gruppen sind. Nun wird 
darüber diskutiert, ob sie einfach in die Liste der in 
Gesetz 482/1999 anerkannten Minderheiten aufgenom-
men werden sollten oder ob hier ein spezielles Gesetz 
erlassen wird. Ich bin für zweitere Lösung, so würden 
sie – wie die slowenische Minderheit – durch ein spe-
zielles Staatsgesetz geschützt. Dies scheint mir der 
beste Weg, um den Bedürfnissen sehr unterschiedlicher 
Gruppen gerecht zu werden. Aber die Priorität liegt in 
jedem Fall auf der prinzipiellen Anerkennung.

Ein praktischer Lösungsansatz ist die Schaffung 
offiziell zugewiesener Standplätze mit Wasser- und 
Stromanschluss. Hier können Sinti Familien mit 
ihren Wohnwägen auf traditionelle Weise leben.

Die Schaffung von Standplätzen ist eines der besten 
Beispiele dafür, dass es durchaus möglich ist, die Be-
dürfnisse einer Minderheit mit der Anforderung gesell-
schaftlicher Integration unter Achtung der Vielfalt in 
Einklang zu bringen. Standplätze sind allerdings nur 
bedingt geeignet, denn sie funktionieren nur in Gebie-
ten, wo relativ wenige Sinti leben, etwa in Südtirol. Im 
Fall der Roma – zumeist Ausländer, die heute in Camps 
leben – ist es mit Standplätzen alleine nicht getan. Aber 
sie sind ein grundlegender erster Schritt. Auch andere 
Modelle sind denkbar. So konnte in Mailand – im Ge-
gensatz zu anderen Großstädten – dank einer gezielten 
Wohnungspolitik, die auch Standplätze vorsieht, die 
Notlage einigermaßen überwunden werden.

Francesco Tancredi

Hannes Egger

Überlegungen zur
Anerkennung von Sinti und 
Roma als Sprachminderheiten

Paradise Lost

Ein Gespräch mit
Verfassungsrechtler Francesco Palermo

An interview with art historian
Tímea Junghaus, Executive Director
of the European Roma Institute
for Arts and Culture

Immer wieder hören wir, dass kulturelle Vielfalt unsere Gesellschaft bereichert. Doch können wir kulturelle Unterschiede wirklich wertschätzen? 
Und welcher Voraussetzungen bedarf es, damit kulturelle Differenzen, die vielfach eher als Quelle von Problemen wahrgenommen werden, 
zu einer konstruktiven gesellschaftlichen Entwicklung beitragen? Was ist heute pragmatisch umsetzbar?

As a curator I attempted to deconstruct and construct 
ourselves again. It was a very important critical mo-
ment in both the Roma movement and Roma Arts and 
Culture. But it really always depends on the artist what 
is the final outcome of an exhibition.

Does it make sense to set up a Roma pavilion simi-
lar to a national pavilion at the Venice Biennale? 
Can a stateless minority present itself in such a 
pavilion that follows the concept of representing a 
nation?

This is not a question of national representation. We all 
find the very traditional and outdated representation 
style of the Biennale problematic. And I truly hope it will 
soon become absurd to have these national represen-
tations. That they will finally transgress into transnatio-
nal, regional or sub-territorial representations. But the 
reason why it still makes sense to have a Roma pavilion 
is that it gives us the capacity to reinvent national re-
presentation. Not as a territorial nation but as an ima-
gined community. This is actually the invention and 
innovation that we are seeking in the future together.

Your contribution to the Berlin Biennale 7 in 2012 
was a protest action together with the Romani el-
ders. What was that about?

Artur Zmijewski, the curator, based the whole 2012 
Berlin Biennale on public interventions and social ac-
tion. The intervention curated by Roma was basically 
an inauguration of the memorial for the Sinti and Roma 
murdered under the nationalsocialist regime. While the 

building of the memorial had started in 1991, the inter-
vention with the elders of the Roma community took 
place in 2012. Meaning that for over 20 years the me-
morial was still under construction! The core of the in-
tervention was that the intervention took place on a 
construction site and the building process was inter-
rupted. This intervention at the building site was very 
effective as it pulled international attention to the issue 
of the still unfinished memorial. Our intervention took 
place in May 2012 and by November of the same year 
the memorial was inaugurated.

You were the first Hungarian Romani to study art 
history there. What is the situation of the Romani 
people in your homeland today? 

Yes I think I was very lucky because I was educated in 
Socialism, which to a certain extent blurred Roma iden-
tity... I received the same education than everyone else 
in Hungary – of course there was the stigma of skin co-
lour, but still – I had a fairly good education myself. 
Unfortunately what I observe today is that the Hungarian 
government policy is segregating Roma children. There 
are many problems with education and there is no pro-
spect for prosperity for people in disadvantaged neigh- 
bourhoods. I am actually really anxious when I think about 
the opportunities of young children from the community 
today. For example there are no young art historians of 
Roma origin that I could mentor for the future.

How do you consider the current situation
and development in Europe? Is Europe interested 
in Romani Art?

I think that Europe is in a state of crisis. And Roma 
contemporary art was a very cool trend in the early 
2000s when postcolonial theory was entering the 
minds of critical theorists. Roma Art really had a mo-
ment between 2005 and 2008 but this situation has 
now changed. Everything we receive we really have to 
fight for. Public institutions consider Roma Art as an 
ethnic project. When we say that Roma Art is in fact a 
minority project and that we need our own spaces we 
are denied such spaces. When on the other hand we 
go to public spaces we are denied them because we 
are an ethnicity. This is a vicious circle that needs to be 
broken. We need to take our stance, we need to claim 
spaces within majority spaces and we need to have 
access to infrastructures that produce culture. Not just 
for the sake of art but because this is our right!

What project are you currently working on?

At the moment I am more of a manager not an art cura-
tor and I work for the European Roma Institute for Arts 
and Culture (ERIAC) in Berlin. ERIAC is a beautiful, very 
ambitious institution with a huge vision for the recogni-
tion of Roma Arts and Culture in Europe. This year for 
example we will open a new Roma Pavilion at the Veni-
ce Biennale and this time I am serving as a commissio-
ner. And I am very proud to announce the new pavilion 
curated by artist and curator Daniel Baker. We also have 
several other initiatives in the fields of music, research 
and yes -- also Holocaust research and commemora-
tion practices. What I want to underline is that ERIAC is 
the first and historic cultural institution on a European 
level for the entire Roma community.



Vo
n 

M
eh

r-
 u

nd
 W

en
ig

er
he

ite
n 

Se
ite

 6

Martin Hanni

Nomadische
Wahrnehmungen 

1971 einigen sich Roma, Sinti, Jenische, Traveller, Ma-
nouches, Kale und viele andere Bevölkerungsgruppen 
auf die gemeinsame Bezeichnung Roma. Die Roma bil-
den nicht nur die größte Minderheit in Europa, sondern 
leben seit rund tausend Jahren verstreut auf dem Konti-
nent. Sie haben weder Kriege geführt noch irgendein 
Land für sich beansprucht. Dennoch waren und sind sie 
Diskriminierung, Vertreibung und Gewalt ausgesetzt.
Die österreichische Schriftstellerin Simone Schönett 
hat vor kurzem den Roma-Roman Andere Akkorde 
vorgelegt, in welchem sie der Frage nachgeht, was 
wohl wäre, wenn alle Roma an einem Strang ziehen 
würden, mit dem Ziel einen Roma-Staat auszurufen. 
Einen Staat ohne Territorium. 
Vor wenigen Jahren war die Aktivistin für Jenische und 
Roma für eine Veranstaltung von Kulturelemente in Süd-
tirol und warf folgende Frage in den Raum: „Fragen Sie 
einmal Jugendliche, was sie von Roma wissen. Und dann 
fragen Sie einen Richter. Die Wissensschnittmenge wird 
fast gleich hoch bzw. niedrig sein. Sie werden hier wie 
dort auf ähnliche Vorurteile treffen; vor allem in Bezug auf 
vermeintliche Kriminalität, die scheinbar ja schon im Blut 
liegt. In der Justiz sind es eben auch diese Reproduktio-
nen der Reproduktion, die als wahr gelten, dieses un-
hinterfragte Secondhand-Wissen, diese Unbildung in 
Sachen Roma-Geschichte, die gilt es zu verdeutlichen, 
zu vermitteln. Und wenn man bedenkt, was zum Beispiel 
bei all den Bettelverboten alles mit hineinspielt an Res-
sentiments, dann gilt es, diese bürgerlichen Sichtweisen 
zu hinterfragen; sich seiner persönlichen Roma-Bilder 
einmal gewahr werden und zu prüfen, woher man diese 
Informationen eigentlich bezieht.“ 

Viele Vorstellungen, die sich im Zusammenhang mit dem 
Volk der Roma über die Jahrhunderte verknüpft haben, 
gilt es zu beseitigen. Auch in Südtirol. Durchstöbert man 
das digitale Zeitungsarchiv der Landesbibliothek Teß-
mann mit dem Suchbegriff Zigeuner, finden sich im 
Zeitraum 1820-1940 über 400 Zeitungseinträge im Tiro-
ler Raum. Die Bezeichnung Zigeuner steht häufig in 
Zusammenhang mit einem Strafdelikt, als Problemfall 
im gesellschaftlichen Alltag, als literarisches Sujet der 
Freiheitsliebe und Ungebundenheit oder als Liedtext 
über die Lustigkeit des Zigeunerlebens. 

In den 1990er Jahren löste das Bekanntwerden des 
Zigeuner-Sagers des SVP-Politikers Roland Atz einen 
Skandal aus. In einem Streitgespräch über am Bozner 
Stadtrand siedelnde Roma kam ihm der Satz „die Zi-
geuner gehören alle erschlagen und vergast“ über die 
Lippen. In der Folge wurde Politiker Atz nach außen 
benützt, um Stimmen im rechten Wählerspektrum zu 
sichern. Parteiintern verlor er zugleich an Zuspruch. 
Einige Jahre später landete der polternde Politiker beim 
lokalen Ableger der Lega Nord. Sein politischer Stil hat 
sich bedauerlicherweise zwei Jahrzehnte später vor 
allem in den sozialen Netzwerken etabliert und schlän-

gelt sich auf die politischen Bühnen. Gefordert werden 
Säuberungsmaßnahmen. In welcher Form auch immer. 
Die in Bozen letztens sogar mit homophoben Phrasen 
aufgefallene Partei der Lega unterhält auf Landesebe-
ne aktuell eine Regierungskoalition mit der Südtiroler 
Volkspartei. In einer Zeit, in welcher Rassismus und 
Vorurteile gegenüber Minderheiten, Flüchtlingen, auch 
den Roma und Sinti, wieder an der politischen und 
medialen Tagesordnung sind.

Wer sich dem Alltagsleben von Roma und Sinti ohne 
überholte Floskeln, Pauschalurteile und politische Mei-
nungsmache nähern möchte, kann sich mit ein wenig 
Kulturverständnis zwei jüngst produzierte Kinoproduk-
tionen vornehmen: den italienischen Spielfilm A Ciambra 
von Jonas Carpignano und den österreichischen Spiel-
film Zerschlag mein Herz von Alexandra Makarová. 
A Ciambra, Siegerfilm des Bozner Filmfestival 2018, er-
zählt „die Geschichte über das Erwachsenwerden und 
den Verlust der Unschuld. Auf einem schmalen Grat 
zwischen Fiktion und Dokumentation zeigt er authentisch 
und eindringlich einen menschlichen Kosmos an den 
Rand gedrängter Existenzen, aus dem der 14-jährige 
Roma Pio herausragt.“ Unwesentlich älter sind die 
Hauptprotagonisten die Spielfilmes Zerschlag mein Herz. 
Der Film war erstmals bei der Diagonale 2018 in Graz zu 
sehen und läuft 2019 im Wettbewerb beim Filmfestival in 
Bozen. Der Film wird durch eine Gruppe von in Wien le-
benden slowakischen Roma bestimmt, die ihren Lebens-
unterhalt durch Betteln bestreiten. Beide Roma-Ge-
schichten leben von erzählerischer Poesie und einer 
immer wieder an den Tag gelegten harten Realität. 

„Als ich gewählt wurde, beschloss ich, die Stimme der 
Roma auf die europäische Ebene zu heben“ erzählte 
mir die ungarische Politikerin Lívia Járóka und Ro-
ma-Aktivistin in einem Gespräch, nachdem sie frisch 
ins Europäische Parlament gewählt wurde: „Wir müs-
sen mehr mit den nationalen Regierungen zusammen-
arbeiten, sie müssen Projekte und Ideen starten, um 
die Situation der Roma zu verbessern.“ 
Járóka wurde 1974 in Tata, im Gebiet der sogenannten 
„ungarischen Toskana“ geboren. Aufgewachsen ist sie 
in Sopron/Ödenburg, der Partnerstadt Bozens. Bevor 
sie nach Brüssel kam, war sie als Aktivistin innerhalb 
der Roma-Bewegung tätig. Auch während ihres Stu-
diums der Anthropologie beschäftigte sich Járóka mit 
der Roma-Thematik, vor allem mit dem Identitätswech-
sel und dem kulturellen Wechsel nach dem Wandel des 
politischen Systems 1989: 
„Wenn deine Hautfarbe dunkler ist, dann bist du ein 
Zigeuner und wenn du ein Zigeuner bist, dann wirst du 
diskriminiert. Die Vorstellungen über Kultur und Identi-
tät von Roma, die wir haben, entspricht nicht der Wirk-
lichkeit! Es gibt keine unveränderte Identität oder Kultur 
innerhalb der Roma. Ich versuche dieses Zigeunersein 
zu entmystifizieren.“ 

In meinen Kindheitserinnerungen hat ein „Zigeuner“ einen festen Platz. Im meinem Südtiroler
Dorf nannten sie ihn den „Zigeuner-Guido“. Sein richtiger Name war, wie ich Jahre später recherchiere, 
Vincenzo Taumann. Er führte, zumeist im kleinen überschaubaren Gemeindegebiet Überetsch, einen
nomadischen Lebensstil, hielt sich nicht an bürgerliche oder bäuerliche Verhaltensregeln und war 
dennoch mit seiner alten Geige und einer Flasche Rotwein Teil des Dorflebens. Doch wer er
wirklich war, wusste kaum jemand. Guido gab kaum etwas preis.

Frei wie Zigeunermusik
Olimpio „Mauso“ Cari

Im Zelt bin ich geboren,
in einer Sommernacht,
in einem Zigeunerlager

am Rande der Stadt.
Zikaden sangen mein Wiegenlied,
der Mond flocht goldene Strahlen

und Frauen trugen geblümte Kleider.

Aufgewachsen im Wagen
mit quietschenden Rädern.

Wir waren Kinder
ohne Gestern und Morgen,

bettelten Brot in Regen und Sonne,
wollten unseren Träumen begegnen,

der Fantasie in den Wäldern.

Nun bin ich groß,
mein Zelt ich zerstört,

mein Wagen steht still.
Doch noch immer suche ich die Freiheit,

wie der Wind den Wald durchrüttelt,
wie Wasser drängt nach dem Meer,

wie Musik einer Zigeunergeige.



N I H A D  N I N O  P U Š I J A
1965 in Sarajevo (Bosnien und Herzegowina) geboren, studiert

er politische Wissenschaften und Journalismus an der Universität Sarajevo. 
Gleichzeitig arbeitet er als Fotojournalist und Künstler und ist seit 1988 als 
freier Fotograf in verschiedenen Kunstfotoprojekten und Fotostudien tätig. 

Seit 1992 realisiert Pušija Projektarbeiten in Berlin, u.a. für die Neue
Gesellschaft für Bildende Kunst, das Museum Europäischer Kulturen und 

die Allianz Kulturstiftung. Seine Arbeiten spiegeln die persönlichen
Geschichten der Menschen wider, die er trifft. Mit seinem Blick auf die
Gesellschaft verweist er auf unterschiedliche ethnische und kulturelle

Einflüsse und schaut hinter die Fassaden der Städte. In seinen Bildern hält 
er alltägliche und flüchtige Situationen fest und zeigt damit die Zerbrech-

lichkeit und Vergänglichkeit des Lebens. Pušija stellte im 1. und 2.
Roma-Art Pavillon der Biennale von Venedig 2007 und 2011 aus. 

Kontakt: www.fotofabrika.de

Parallel zur Ausstellung erscheint die Monografie

Nihad Nino Pušija: Down There Were The Spirit Meets The Bone,

hrsg. von Lith Bahlmann und Matthias Reichelt.

Ausgabe in deutscher und englischer Sprache.

296 Seiten mit 196 farbigen und Schwarzweiß-Fotografien

24 x 29 cm, Festeinband, Fadenheftung 

Lehmstedt Verlag

ISBN 978-3-95797-082-4

https://www.lehmstedt.de/pusija.htm



Vo
n 

M
eh

r-
 u

nd
 W

en
ig

er
he

ite
n

Se
ite

 1
1

M A R I O N  O B E R H O F E R Beograd Gazela – Reiseführer 
in eine Elendssiedlung ist 2008 als kollaboratives 
Projekt zwischen Lorenz Aggermann, Can Gülcü 
und Dir entstanden. Was hat Euch dazu bewegt
in Belgrads informeller Romasiedlung Gazela
zu recherchieren und zu arbeiten? 

E D U A R D  F R E U D M A N N  Bereits 2005 waren Can Gülcü 
und ich in Belgrad. Wir waren damals von der Präsenz 
und gleichzeitigen Absenz der Roma in der Stadt ver-
blüfft. Einerseits gibt es sehr viele Roma in Belgrad, 
andererseits werden sie an den Rand gedrängt und 
zwar nicht nur geografisch, an den Stadtrand, sondern 
auch an die inneren Ränder. Gazela lag sehr zentral, 
war aber gleichzeitig ein Nicht-Ort unter einer Auto-
bahnbrücke. Wir haben damals viel über die unsicht-
bare Präsenz der Roma gesprochen. Nach langem 
Überlegen haben wir dann die Idee eines Reiseführers 
entwickelt und haben dann mehrere Monate in der 
Siedlung recherchiert. Unsere Recherchen haben al-
lerdings außerhalb der Siedlung begonnen. Zuerst 
wollten wir uns das politische Umfeld ansehen und 
Leute aus der Stadt- und der Romapolitik treffen. 

Vorurteile und Rassismus gegenüber Roma 
und Sinti halten sich erschreckend hartnäckig – 
Stereotype wie Roma und Sinti wollen so leben, 
wollen nicht arbeiten usw. Dass sie oft keinen 
Zugang zu leistbarem Wohnraum, Bildung, oder 
zum Arbeitsmarkt haben und es sich dabei um 
ein strukturelles rassistisches Problem handelt 
wird ignoriert. Wie waren die Reaktionen auf 
Eure Nachfragen? 

Uns ging es in den Gesprächen darum zu verstehen, 
warum es Siedlungen wie Gazela gibt und warum die 
Menschen dort in solch katastrophalen Zuständen leben. 
In den Behörden ist uns ein unglaublicher Rassismus zu 
Ohren gekommen. In Belgrad gibt es unzählige solcher 
Siedlungen, damals waren es an die 150 unterschiedli-
cher Größe. Die Verantwortung für die Missstände wurde 
auf die Bewohnerinnen und Bewohner abgeschoben. 
Nach dem Motto: Die wollen nicht anders leben, die sind 
so, oder aber, die haben hier nichts verloren, die sollen 
wieder zurückgehen, woher auch immer sie kommen. Die 
Bevölkerung in Gazela war sehr heterogen zusammen-
gesetzt. Viele kamen mit einem One-Way-Ticket aus 
Deutschland, nachdem sie dort ihren Status der Duldung 
verloren hatten, darunter viele Flüchtlinge aus dem Koso-
vo. In Deutschland hatten diese Leute Jobs und konnten 
mit staatlicher Unterstützung ihr Leben bestreiten. Wäh-
rend sie dort um ihre Grundbedürfnisse kämpften – fro-
ren, hungerten und krank wurden. Vor allem die Kinder 
hatte das stark traumatisiert. Sie sprachen bei ihrer An-
kunft oft perfekt Deutsch aber kein Serbisch, vielleicht 
Romani oder Albanisch. Die Hürden, eine Schule zu be-
suchen, waren so groß, dass es kaum jemand schaffte. 

In Eurem Reiseführer versucht Ihr die 
Verhältnisse in Gazela mit anthropologischen 
Methoden zu beschreiben. Wollten die Bewohner, 
dass Ihr über die Strukturen und ihr Leben 
Wissen produziert?

Schon während unserer Recherchen war klar, dass die 
Siedlung geräumt werden würde und dass wir einen Rei-
seführer in eine Siedlung schreiben, die nicht mehr lange 
existiert. Das Gelände, auf dem sie stand, war städtebau-
lich einfach zu wertvoll. Wir waren teilnehmende Beob-
achter, „Artists as Researchers“ und haben zusammen 
mit einem Übersetzer sehr viele Gespräche und Inter-
views geführt. Uns hat die Mikrostruktur der Siedlung und 
Einbettung in das urbane Setting interessiert, aber auch 
das alltägliche Leben der Bewohnerinnen und Bewohner. 
Wir haben uns auch ganz praktische Dinge angesehen 
– wie sind die Häuser gebaut und welche Materialien 
werden verwendet? Die Leute in Gazela waren sehr skep-
tisch gegenüber Nicht-Roma, vor allem aber gegenüber 
Leuten, die nicht ihrer sozialen Schicht angehörten. Sie 
haben uns berichtet, dass sie immer wieder schlechte 
Erfahrungen mit der Presse gemacht hatten. Die Siedlung 
war die exponierteste und bekannteste in Belgrad und 
deshalb repräsentativ für das Phänomen der Ro-
ma-Elendssiedlungen. Dadurch, dass wir jeden Tag meh-
rere Stunden vor Ort waren, konnten wir Vertrauen gewin-
nen. Natürlich wollten nicht alle mit uns sprechen. Aber 
viele, haben ganz klar artikuliert, dass sie hoffen, die Welt 
draußen über die Siedlungen aufzuklären zu können. 

Wie habt Ihr zu einer anderen Form der 
Repräsentation gefunden und wie seid Ihr 
mit dem Problem umgegangen, aus einer 
privilegierten Position über eine marginalisierte 
Gruppe zu sprechen, der Ihr nicht angehört?

Das war eine der größten Herausforderungen an diesem 
Projekt. Wir haben uns sehr kritisch damit auseinander-
gesetzt und auch mit Menschen gesprochen, die von uns 
erwartet hätten, das Projekt abzubrechen. Eines dieser 
Gespräche ist auch im Buch abgedruckt, als eine Art 
Subtext, der sich durch die ganze Publikation zieht. Be-
schreibungen von Außen können immer auch Diskrimi-
nierung reproduzieren. Es war für uns eine Gratwande-
rung und wir wussten lange Zeit nicht, ob wir mit dem 
von uns gewählten Zugang scheitern würden. Das Pro-
jekt hat viel Aufmerksamkeit erregt und durchaus pola-
risiert. Aber gerade im künstlerischen Bereich halte ich 
das Gebot, Repräsentation an Identität zu koppeln, für 
mich zu dogmatisch und einschränkend. 

In einem anderen künstlerischen Projekt, 
der 1. Hauptversammlung des Komitees zur 
Erinnerung an das Wort, mit dem der Völkermord 
an Roma und Sinti bezeichnet wird thematisierst 
Du die Unsichtbarkeit des Genozids an den 

Roma und Sinti während des Nationalsozialismus. 
Aus einem Plakat können Figuren verschiedener 
österreichischer Denkmäler antifaschistischer 
Widerstandskämpfer und der Opfer der Shoah 
ausgeschnitten und als eine Art „instant“- 
Denkmal überall aufgebaut werden. Wie wird 
den nationalsozialistischen Verbrechen an Roma 
und Sinti in Österreich heute gedacht und welche 
Rolle spielt dabei die Solidarität?

Diese Geschichte wird auf verschiedenen Ebenen mar-
ginalisiert: die Opfer wurden diskriminiert, die Nachkom-
men der Opfer werden diskriminiert. Die Geschichte ist 
im historischen, öffentlichen und gesellschaftlichen Dis-
kurs unterrepräsentiert. Erst in den letzten zwei Jahr-
zehnten gibt es vermehrt Forschung dazu. Als ich das 
Projekt gemacht habe, war das öffentliche Gedenken 
praktisch inexistent und daran hat sich nicht viel geän-
dert. In den Familien schaut es natürlich anders aus, dort 
ist es sehr präsent. Der Name der Versammlung trägt 
schon in sich, dass es nicht mal eine eigene Bezeich-
nung für diesen Genozid gibt. Es gibt zwar das Wort 
Porajmos, aber es gibt kein Äquivalent zu Holocaust, 
oder Shoah, dem Genozid an den Jüdinnen und Juden. 
Mir ist der Aspekt der Solidarität sehr wichtig. Dadurch, 
dass die Versammlung auch vor dem Mahnmal für die 
österreichischen jüdischen Opfer der Shoah von Rachel 
Whitread in Wien aufgestellt wurde, wollte ich einen Be-
zug schaffen und in Relation setzen.

In Deiner künstlerischen Arbeit spielen 
Denkmäler und ihre politische Wirkmacht eine 
wichtige Rolle. Wie kann Gedenken aktualisiert 
werden, so dass es nicht zur Floskel gerinnt?

Denkmäler verstehe ich als Ort der Auseinandersetzun-
gen, des Austauschs und begreife sie deshalb als sich 
verändernde Orte. Es ist wichtig, dass dieses Dogma, 
dass Denkmäler sich nicht verändern dürfen, über-
kommen wird. Im Idealfall werden sie immer wieder 
rekonfiguriert. Wenn man Gedenkorte so begreift, dann 
passiert automatisch eine Aktualisierung. Es gibt die-
ses Bonmot von Musil: „Nichts ist unsichtbarer als 
Denkmäler.“ Ich liebe den Ausspruch und wie viele 
andere will ich das ändern. Gedenkkonfiguration sollten 
sich wandeln und das tun sie im Übrigen auch oft. Das 
Prinzip des Denkmalschutzes wird da eigentlich obso-
let. Was die Aktualisierung von Erinnerung betrifft, ist 
es wichtig, zwischen Vergleich und Gleichsetzen zu 
unterscheiden. Ich halte den Vergleich für wichtig und 
spannend. Unterschiede sollten einem aber bewusst 
sein, gerade was das Gedenken an kollektive Trauma-
ta betrifft, weil eine Gleichsetzung immer Erinnerungs- 
und Gedächtniskonkurrenzen auslösen kann. Diese 
sind ein Hauptgrund dafür, warum es so wenig Ge-
dächtnissolidarität gibt. Es ist eine große Herausforde-
rung für alle, die in diesem Feld arbeiten.

Marion Oberhofer

Unsichtbare Präsenz

Ein Gespräch über Repräsentation und Gedenken 
mit dem Künstler Eduard Freudmann

SO IST DAS BEI UNS
Bilder vernachlässigter Europäer

Die Fotoserie SO IST DAS BEI UNS Bilder vernachlässigter Europäer von Nihad Nino Pušija befasst sich mit 
dem Leben der Roma und Sinti-Bevölkerung in Europa und ihren Schicksalen. Sie hinterfragt deren Existenz – 
ihren sozialen und politischen und ihren Flüchtlingsstatus – vom Ende des letzten Jahrhunderts bis jetzt in den 
europäischen Ländern wie Deutschland, Italien, Ungarn, Österreich, Spanien, Rumänien und den Ländern des 
ehemaligen Jugoslawien. Zu meiner künstlerischen Strategie und Verantwortung gehört es auch, dass ich über 
Jahre und Jahrzehnte oftmals mit den gleichen ProtagonistInnen arbeite. Die Situation der Roma und Sinti in Euro-
pa fotografisch zu begleiten, ist keine kurzweilige Safari, auf der man schnelle Schnappschüsse macht, weggeht 
und nie wiederkommt. Ich möchte auch nicht, dass meine Bilder medial missbraucht werden. Mir ist sehr wichtig, 
dass ich die Kontrolle und Identität darüber bewahre und bestimme, in welchen Kontexten sie veröffentlicht werden. 

Du kommst irgendwohin und denkst, dass du in wenigen Minuten verstehst, was passiert. Aber nur, wenn du es 
selbst lebst, dann weißt du wirklich was passiert.

Nino Pušija, Berlin 2018



Vo
n 

M
eh

r-
 u

nd
 W

en
ig

er
he

ite
n 

Se
ite

 1
2

Methode
Degiorgis

Sandra Schwender & Stilbé Schroeder

Wie Ingrid Hora (Hallo Ingrid, Kulturelemente Nr. 
142/2018) sind wir auch Nicolò Degiorgis während un-
seres Südtirol Aufenthalts im Mai 2018 nicht persönlich 
begegnet. Es ist sein Bruder Michele, der uns im alten 
Bauernhaus aus dem Jahr 1468 empfängt. Wo einst 
Wein und Grappa hergestellt wurden, hat der 2014 ge-
gründete Verlag RORHOF nun seinen Sitz gefunden. In 
diesen alten Gemäuern entstehen die kreativen Ideen 
für Fotografie, Publikationen und Ausstellungen in einer 
ganz eigenen Art und Weise sowie Kombination. Es ist 
die spezifische Charakteristik, die unsere Aufmerksam-
keit erregte und unsere Neugierde erweckte.

In Nicolòs Portfolio fällt auf, wie sich einerseits eine 
künstlerisch-dokumentarische Praxis in Form eines 
Buches auszudrücken vermag und sich dann interes-
santerweise in eine unabhängig-installative Ausstel-
lungsform entfaltet. Während Projekte wie blue as gold 
(2017), The Sheriff and the travelling mosque (2017) 
oder Hidden Islam (2014) sich aus dem Buch auf Hän-
geflächen entfalten, emanzipieren sich Projekte wie 
Heimatkunde (2017) und Peak (2015) in noch vielfälti-
gere Räumlichkeiten, etwa in Form einer Hütte in einer 
Grundschule oder aufsteigend am Fuße des Berges. 

Als wir an jenem Nachmittag von Michele empfangen 
werden, spinnt sich die Methode Degiorgis weiter, und 
Michele führt uns tiefer in das Familienunternehmen 
hinein. Verleger Nicolò ist gerade als Erster seiner Art 
Stipendiat an der Rijsakademie in Amsterdam. Studiert 
hat Nicolò in Venedig, Sprach-, Wirtschafts- und 
Rechtsinstitutionen Ostasiens. Ein Austauschjahr in 
China folgte, dabei hat er über weitere Wege zu Mag-

num und zur Fotografie gefunden. So entsteht einige 
Jahre später das erste Buch mit Titel Oasis Hotel 
(2014), das im Rorhof Verlag erscheint. Dieses Buch 
dokumentiert Nicolòs Reise entlang des chinesischen 
Cross Desert Highway, einer Straße, die Mitte der 
1990er Jahre gebaut wurde, um die Ölförderung zu 
unterstützen. Es stellt sich heraus, dass die Bilder- und 
Buchsprache des Akademikers sozietale Beobachtun-
gen erfassen und zum Ausdruck bringen. Es folgen 
weitere Recherchen, wie bereits erwähnt. Es lebt der 
Verlag, Verleger und Fotograf.

Es sind die feinen grafischen Ausarbeitungen, die Ror-
hof so besonders machen. Fortlaufend gleiche Forma-
te, 24 x 16 cm (hauptsächlich hoch) und Typeface, so 
passen sich die Buchbindungen den Inhalten an, er-
fassen diese und geben deren Entfaltung vor. Eine 
strategisch raffinierte Haltung, welche in den gut be-
suchten Book Fairs, an denen der zeitgemäße Verlag 
weltweit teilnimmt, als Wiedererkennungswert dient. 
Multi-Cap sicherlich, doch inhärente Konsistenz garan-
tiert, führte dies wohl auch 2017 zur Einladung des 
Museion, eine Ausstellung mit dem Titel Hämatli&Pa-
triae zu kuratieren; die natürliche Folge einer akribi-
schen Auseinandersetzung mit der Veranschaulichung 
von Kenntnissen und Fragestellungen, wie sie Nicolò in 
seinen verschiedenen Rollen zu Tage legt. 

Was wohl noch zu erwarten ist, werden wir auf nicolo-
degiorgis.com weiterlesen können. 

Bis dahin lasst uns auf künstlerische Praxis und Aus-
druck als Vektor für bewusste Denkweisen bauen!

C
ur

at
or

s 
Pa

ge
Se

ite
 1

2

NICOLÒ DEGIORGIS
blue as gold, courtesy of the artist and Rorhof

NICOLÒ DEGIORGIS, CHRISTINE FRENES
Heimatkunde, courtesy of the artist and Rorhof

NICOLÒ DEGIORGIS
blue as gold, courtesy of the artist and Rorhof

S
av

an
ne

n/
S

aa
va

na
/S

av
in

el
es

Ei
ne

 R
ub

rik
 d

er
 S

üd
tir

ol
er

 A
ut

or
in

ne
n-

 u
nd

 A
ut

or
en

ve
re

in
ig

un
g 

U
na

 ru
br

ic
a 

de
llU̕

ni
on

e 
au

tri
ci

 e
 a

ut
or

i d
el

 S
ud

tir
ol

o
B

an
co

n 
dl

a 
U

ni
on

 d
e 

sc
rit

ëu
re

s 
dl

 S
üd

tir
ol

Vo
n 

M
eh

r-
 u

nd
 W

en
ig

er
he

ite
n 

Se
ite

 1
3

Wer ohne Auto ist,
könnte er heute sagen,

der werfe den ersten Stein!

Claudia Raudha Tröbinger

Und was würde er damit meinen? Werfen oder nicht werfen? Und auf wen oder was? Auf ein Auto? 
Auf einen Autojunkie? Auf einen Autohersteller? Auf einen Medienbetreiber, der mit Autowerbungen 
überlebt, und neben einem Artikel, der besagt, dass man mit größeren Autos mehr respektiert wird, 
brav eine Werbung von einem größeren Auto platziert? Auf einen, der mit Autowerbung sein Brot 
verdient? Auf einen Anlageberater, der den Leuten rät, in Autos zu investieren? Auf einen dieser 
Investierenden? Auf einen der Hollywoodproduzenten, die auschließlich Filme liefern, in denen Held 
und Heldin mit Autos unterwegs sind? Auf einen der Regisseure und Drehbuchautoren, die auf der 
gleichen Schiene mitlaufen (mit der löblichen Ausnahme von W.Allen)? Auf einen Schauspieler, der 
sich nicht weigert, da mitzumachen? Auf einen Klimaökonomisten, der mit Aussagen kommt wie: 
„W i r  E u r o p ä e r  ( s i c )  f a h r e n  n u n  m a l  g e r n  A u t o .“ ?  
Aber was könnte dieses Werfen eines „ersten Steins“ heutzutage sein? Im besten Fall wohl das 
Ausdücken eines Gedankens, der andere Gedanken in Bewegung bringt (auch die einzelner Krawatten 
tragender Autojunkies, die bei Konferenzen darüber grübeln, wie man denn nur vielleicht doch noch 
die Temperatur unseres Planeten im grünen Bereich halten könnte) und damit eine Lawine auslöst, die 
andere Lawinen auslöst, die andere Lawinen auslösen.



Vo
n 

M
eh

r-
 u

nd
 W

en
ig

er
he

ite
n

Se
ite

 1
5

Hinter Gittern,
und dennoch

Eginald Schlattner

Kurze Betrachtungen zu fünf Porträts aus
dem rumänischen Gefängnis Aiud, Straßburg
am Mieresch, Siebenbürgen, die ich immer wieder 
betrachte, auch vor dem Altar meiner Kirche
von 1225.
 
Als ich vor 26 Jahren die Beauftragung eines
Gefängnispfarrers der Evangelischen Kirche
Augsburger Bekenntnisses in Rumänien, mit deut-
scher Verkündigungs- und Amtssprache übernommen 
hatte, sagte ich unter anderem bei meiner ersten
Ansprache im Gefängnis:

„Ich werde euch nicht zu euren Straftaten befragen. 
Die büßt ihr ab. Ich bin nicht wegen der Vergangenheit 
hier, sondern wegen der Gegenwart: Siehe, heute ist 
der Tag des Heil (2.Korinther 6, 2). Und Eurer Zukunft, 
es heißt für jeden von euch: Meine Zeit steht in deinen 
Händen, Herr (Psalm 31,16).
Aber Ihr könnt Euch mir anvertrauen. Ich allein höre, 
höre zu, und vielleicht auch Gott im Himmel.“
Die meisten berichten, schütten ihr Herz aus.

Ich sagte unter anderem auch:
„Die Grenze zwischen Bösen und Guten ist nicht
die Mauer des Gefängnisses.“
Und sagte: „Habt den Mut, das Gute in euch aufzu-
spüren. Auch biblisch gesehen ist der Mensch nicht 
radikal böse, sondern radikal gut. GUT bis in den 
Wurzelspitzen, das heißt radikal. Wieso?
Als Geschöpf Gottes ist der Mensch im Ursprung ge-
schaffen als Ebenbild Gottes, geschaffen mit dem 
eingehauchten Geist Gottes – durch die Nase!“
 
Hier die Bilder! 
Drei Frauen. Vier, vielleicht sogar fünf Tote. Jede von 
ihnen hat ihre eigenen Toten. Eine ist unschuldig, mei-
ne ich. Ein Geistlicher hat Wege, die Wahrheit zu er-
fahren, die Wahrheit, die allein vor Gott gilt.

Elisabeta N., die Nachbarin in Rothberg
(Siehe Schluss WASSERZEICHEN)
In grenzenloser Verzweiflung hat sie mit den erwach-
senen Töchtern ihren Mann umgebracht, der die Fa-
milie tödlich terrorisiert hat, ihn verbrannt, einge-
scharrt. Die Erleichterung sieht man ihr an. Sie lacht, 
wiewohl über den Zahn, denn ‚zahnlucket‘ wird man 
im Gefängnis mit hohen Haftstrafen, aber sie lacht. 
Sie kommt aus meinem Dorf. Ihre Tochter hat vier Kin-
dern von vier Vätern. Zigeuner-Milieu. Es wird gehol-
fen, z.B. habe ich die Taxen für Taufen beglichen, 
beim orthodoxen Kollegen jeden zweiten Tag ein Brot 
gespendet und als die Lehmhütte zusammenkrachte, 
beigetragen, dass sie wieder erstand, …, und…
Viele der inhaftierten Frauen haben ihre Männer
umgebracht: Nu este alta solutzie, ein Lateiner ver-
steht das: Keine andere Lösung. Ich kann das nicht 
gutheißen, aber durchaus verstehen.
Der Topos fast immer der nämliche: Die Gemein-
schaftstat mit den erwachsenen Töchtern nimmt
die Mutter auf sich. Das Gericht nimmt das hin,
gegen besseres Wissen
 
Ibi K, scheinbar die Unschuld in Person.
Die Jüngste, sie erscheint als die Unschuld in Person, 
kindlich im Habitus, mädchenhaft im Ausdruck;
heiter und gelassen.
Sie hat mit dem Partner ein Bauernhaus angezündet. 
Altes Ehepaar. Mindestens einer der Insassen ist ver-
brannt, erstickt, zu Tode gekommen. Realisiert die 
Schuld nicht. Sie ist mir ans Herz gewachsen.
 
Maria Elena M., zu Recht verquält in Gemüt und 
Gesicht. Ihre zwei Kinder soll sie umgebracht haben.
Schon der Gesichtsausdruck verrät, dass sie schuld-
los ist. Sie hat sich nicht abgefunden, leidet unter dem 
Tod der Kinder, umso mehr es nicht ihre Tat zu sein 
scheint. Ihr Schicksal geht mir nahe. Täglich begleite 
ich sie im Gebet. Vielleicht gelingt es, den Prozess 
aufzurollen. 
Zwei Personen habe ich in den 26 Jahren Amtszeit
zu Gerechtigkeit und zur Freiheit verholfen. 

Die zwei Männer:
Das zerknitterte Gesicht von Michael Z. 
Michael Z. gehört der Evangelischen Kirche in
Rumänien an. Er wurde von unserem jetzigen Bischof 
D.Dr. Christoph Klein konfirmiert, damals Stadtpfarrer 
von Hermannstadt.
Als ein Nachbar, den er besuchte, Michael Z’s Mutter 
in ordinärer Manier auf Rumänisch verfluchte – solche 
abartige Flüche und Verfluchungen sind unübersetz-
bar – schlug er zu. Der Mann der Verwünschungen
fiel auf die Türschwelle und brach sich das Genick.
Von den fünfzehn Jahren Gefängnis hat Michael Z.
elf abgesessen.
Ob es ihm gelungen ist, seine Tat zu begreifen?
Von den zehn Geboten beinhaltet der Verstoß gegen 
das sechste Gebot: “Du sollst nicht töten!“ die einzige 
Untat, die am Opfer nicht mehr gutgemacht werden 
kann. Als ich ihn aus gegebenem Anlaß mahnte, er 
möge nicht vergessen, daß er einen Menschen auf 
dem Gewissen habe, dazu in der Kneipe erschlagen, 
reagierte er gekränkt: Nicht in der Kneipe, sondern zu 
Hause bei ihm sei das alles geschehen.
In den Gesprächen und im Briefwechsel wird von ihm 
in glaubwürdiger Weise Christus und das Evangelium 
bemüht. Gefängnisse sind Orte der Sinneswandlung. 
Der Teufel lauert jenseits der Gitter, Eisentore und 
Mauern. „Und wollt uns gar verschlingen...“, wie
Martin Luther dichtet.   
 
Adrian N, versteckt sich vergeblich.
Hochtätowiert das Gesicht, meint er, sich dahinter 
verstecken zu können. Begreift nicht, dass er viel
eher auffällt. Dreimal verurteilt, und ist in schon wie-
der in Haft. Die Freiheit ist ein bedrohliches Ding. 
Weiß ich? Der Mensch scheint nicht für die Freiheit 
geboren zu sein. Sie muss erlernt werden.
Ein Selbstmordversuch. Er schnitt sich in Treppen
die Adern der linken Hand auf.
Ich warnte die Gefängnisleitung. Er hatte mir
kurz bevor von seinem Vorhaben berichtet. Trotzdem
wollte man es als Selbstverstümmelung klassifizieren.
Das hätte das Strafmaß verlängert. Es gelang mir,
das zu verhindern.
 
Die Strafgefangenen nenne ich meine
Schutzbefohlenen.
In Pfarrerskreisen moniert man hie und da, dass
ich mich zu stark mit den TÄTERN solidarisiere.
Meine Zuwendung gilt den
Tätern. Doch bereits von der Sache her wird der
Getroffenen gedacht. Und vom christlichen
Auftrag her erst Recht. 

MICHAEL NEUHAUS
hinter Gittern

Unsere Badewanne
Ceija Stojka

Unsere Badewanne
war der Bach
unsere Heimat die Straße
unser Brot waren die Menschen
die es uns gaben
Unser Leid das sah niemand
Unsere Toten liegen in der Erde
Land wo sie geboren sind
Die Natur ist unsere Urmutter
Der Wind ist der Bruder des Romm
Der Regen die Schwester der Romni
und all das andere gehört dazu

Der Siebenbürger evangelische Pfarrer Eginald Schlatt-
ner (* 1933), einer der letzten deutschen Schriftsteller in 
Rumänien, ist ein großartiger, vitaler Erzähler. Seine 
Stärke ist die plastisch herausgearbeitete einzelne Epi-
sode, sind Szenen und Figuren, sind – manchmal fast 
ins Groteske umschlagende – Details, ist weniger die 
komplexe Struktur des großen Romans. Eine der ersten 
Episoden in Wasserzeichen, „Der Schlag ins Wasser“, 
über den Zusammenstoß bürgerlich-sächsischer und 
proletarisch-rumänischer Kinder im enteigneten 
Schwimmbecken einer reichen Siebenbürger Sächsin 
um 1947, ist bezeichnend für das Vergnügen, das die 
Lektüre von Schlattners Buch durchwegs bereitet. Zu-
gleich steht sie für dessen Thema: das Ende der seit 
fast 900 Jahren bestehenden deutschen Kultur in den 
Karpaten. Von dem Schlattner mit Witz erzählt. 
Angesichts des im weitesten Sinn autobiografischen 
Charakters dieses wie aller Bücher von Schlattner ist 
ein Hinweis auf die Hintergründe von Wasserzeichen 
unabdinglich. Es geht, wie in seinen Romanen, um das 
Ende der Siebenbürger Sachsen, der um 1530 evange-
lisch gewordenen deutschen Minderheit, die seit dem 
12. Jahrhundert in Ungarn, bis 1918 in Österreich-Un-
garn, seither in Rumänien lebte. Von Rumänien wurden 
die Deutschen nach dem 2. Weltkrieg nicht vertrieben, 
verloren aber durch Enteignungen und anderes ihren 
sozialen Status. Nach 1989 wanderten die meisten 
Deutschen aus. Welche Spuren von ihrer Kultur – „eine 
verödete Landschaft von Kirchenburgen“ (S. 17) – blei-
ben werden, ist offen… 
Schlattner, Angehöriger dieser Minderheit, erlebte als 
Jugendlicher deren Begeisterung für den Nationalso-
zialismus, dann die Maßnahmen der Sowjets und der 
Rumänen gegen die Sachsen. Er empfand in den 50er 
Jahren eine gewisse Sympathie für den Sozialismus, 
die in spät veröffentlichten frühen Erzählungen ihren 
Niederschlag fand, geriet dann aber in die Fänge der 
Securitate und ins Gefängnis, von dem sein zweites, im 
strengen Sinn autobiografisches Buch, Rote Hand-
schuhe (2001), berichtet. Nach der Entlassung studier-
te er Hydrologie und arbeitete in diesem Bereich, bis er 
sich zum Theologiestudium entschloss und Pfarrer in 
dem damals noch deutschen Dorf Rothberg wurde, 
das heute vor allem von Roma bewohnt ist. Nach 40 
Jahren kehrte er zur Literatur zurück, mit den in Wien 
erschienenen Romanen Der geköpfte Hahn (1998), 
Rote Handschuhe (2000) und Das Klavier im Nebel 
(2005), die große Beachtung fanden und von denen 
zwei verfilmt worden sind. Ruhezeiten verbringt der 
evangelische Pfarrer Schlattner in einem orthodoxen 
Nonnenkloster, dessen Spiritualität ihn beeindruckt, 
obwohl er bei allem Respekt auch im Leben der Non-
nen allerlei Skurriles beobachtet. 
Das ist bereits ein Hinweis auf die Grundstruktur von 
Wasserzeichen, das sich auf zwei Ebenen bewegt. Die 
eine ist die des alten Pfarrers Schlattner, vor allem die 

seiner Aufenthalte im Kloster Sfântu Spiridon und sei-
ner Reflexionen; die andere, die viel mehr Raum ein-
nimmt, ist die der Erinnerungen an seine Kindheit und 
Jugend von etwa 1943 bis zum Beginn des Studiums 
Anfang der 50er Jahre. Diese Struktur entspricht der 
inneren Spannung zwischen dem traurigen Thema des 
Untergangs einer Kultur und dem sehr vitalen Erzählen 
von der Jugend in den Anfängen des sozialistischen 
Rumänien. Es zeugt von Schlattners Erzählkunst, dass 
er auch in die Klosterkapitel skurrile Details einbaut 
und damit den Gegensatz zwischen den beiden Ebe-
nen abschwächt. 
Die Gefängnisjahre der Roten Handschuhe bleiben 
ausgespart, gegen Ende erzählt eine Episode („Aus 
heiterem Himmel“) von der Begegnung mit seiner Frau 
und von den Anfängen des Zusammenlebens unter 
abenteuerlichen äußeren Bedingungen; von ihr erfahren 
wir noch, dass sie schließlich nach Deutschland ge-
zogen ist und den Pfarrhof verlassen hat. 
Dieser private Blick auf die Vergangenheit ist ein 
Fremdkörper in dem Buch, dessen Episoden zu einem 
guten Teil Liebesgeschichten aus der Gymnasialzeit in 
Kronstadt (damals Stalin-Stadt) sind – aber Geschich-
ten mit politischem Hintergrund. Denn es geht immer 
um das Ende der in sich geschlossenen und doch viel-
fältigen Welt der Siebenbürger Sachsen, die lernen 
mussten sich im sozialistischen Rumänien zurechtzu-
finden. Die Begegnungen des erzählenden Ich – das 
nicht in allen Einzelheiten mit Schlattner identisch ist 
– mit Klassenkameradinnen am (übrigens bis heute 
deutschen) Gymnasium in Kronstadt sind auch Be-
gegnungen mit verschiedenen sozialen Gruppen inner-
halb der Minderheit. Diese wird auch räumlich präsen-
tiert: durch genaue Beschreibungen des von Bergen 
umgebenen alten Kronstadt mit seiner gotischen 
Schwarzen Kirche, angeblich der größten alten Kirche 
zwischen Wiener Stephansdom und Istanbuler Hagia 
Sophia, durch Wanderungen in den Karpaten, durch 
Besuche von Kirchenburgen und der Törzburg. 
Schlattner hat tatsächlich das Gymnasium in Kronstadt 
absolviert, dieser Schauplatz stellt aber zudem einen 
Bezug zu einem der erfolgreichsten siebenbür-
gisch-sächsischen Romane her: Die Stadt im Osten 
(1931) von Adolf Meschendörfer (1877-1963). (Meschen-
dörfer, wenn auch nicht sein Roman, wird übrigens auf 
S. 473 genannt.) In diesem Buch werden innersächsi-
sche Konflikte um 1900 als Konflikte innerhalb einer 
Gymnasialklasse (über die Schuljahre hinaus) abgehan-
delt – freilich sind die Probleme andere als die in Was-
serzeichen. Der Rückgriff auf den älteren Roman ist ein 
weiteres Mittel, den Wandel in Schlattners Heimat 
überdeutlich bewusst zu machen. 
Die Episoden sind zwar miteinander durch gemeinsa-
me Figuren, darunter Verwandte des Erzählers, ver-
flochten, sind aber keine einheitliche Erzählung, die auf 
ein Ende hinführt. Trotz des „Rahmens“, den die klös-

terlichen Reflexionen des Erzählers bilden, kann man 
das Buch nicht als Roman bezeichnen – was nicht 
kritisch gemeint ist, sondern nur die Form der Wasser-
zeichen charakterisieren soll. 
Von den humoristisch-skurrilen Details der tempera-
mentvoll erzählten Liebesgeschichten erwähne ich nur 
das Spiel mit den Vornamen; so heißt eine Figur Odin 
Poseidon Saulus Prall, eine andere Bileam Hannibal 
Römer. Mag sein, dass Schlattner da selbstironisch an 
seinen eigenen seltenen Vornamen denkt; eher stehen 
die exquisiten Vornamen für die bildungsbürgerlichen 
Neigungen der Kronstädter Deutschen, mit denen sich 
der Autor bei aller Wehmut über den Untergang der 
sächsischen Welt keineswegs identifiziert. 
Das Bild, das Wasserzeichen von diesem zeichnet, er-
gänzt die drei Romane. Der einsame Pfarrer, der die 
Folgen der schwierigen 40er und 50er Jahre erlebt, von 
denen er erzählt, intensiviert noch die Erfahrungen des 
jungen Ich. Wie in den Romanen geht es zwar um Er-
fahrungen Schlattners und seiner Generation, doch 
sind die Bücher – mit Ausnahme der Roten Handschu-
he – nicht im engen Sinn autobiografisch, sondern eher 
autofiktional, d. h. sie verwenden eigene Erfahrungen 
des Autors, ohne sich genau an die Fakten seines Le-
benslaufs zu halten. 
Hier wäre im Übrigen der einzige Ansatz zu Kritik an 
Wasserzeichen, denn es besteht eine gewisse Span-
nung zwischen den autofiktionalen Episoden aus der 
Gymnasialzeit und den wohl wirklich autobiografischen 
Abschnitten über Schlattners Gattin, über den Tod 
seiner Schwester und vor allem über die Einsamkeit 
des Rothberger Pfarrers Eginald Schlattner. 
Dennoch: Die erzählerische Qualität von Wasserzei-
chen steht den Romanen Schlattners in nichts nach 
und erweitert das Bild des Untergangs der lutheranisch 
geprägten deutschen Kultur in Ostmitteleuropa um 
manche Aspekte. Die Roma und die Orthodoxie haben 
das Sachsentum verdrängt. 
Warum der Wiener Zsolnay-Verlag, der die ersten drei 
Romane des deutschen Autors aus Siebenbürgen ver-
öffentlicht hat, dieses Buch trotz deren Erfolg nicht in sein 
Programm aufgenommen hat, ist schwer zu verstehen. 
Es bleibt nur zu hoffen, dass Wasserzeichen trotz des 
kleinen Verlages, in dem es jetzt doch erschienen ist, den 
Erfolg bei den Leserinnen haben wird, den es verdient. 

Eginald Schlattner:
Wasserzeichen. Ludwigsburg: POP 2018. 627 S.
ISBN 978-3-86356-216-8

Eginald Schlattner: 
Wasserzeichen

Bündel
Ilija Jovanovic

Stets im Bündel gebunden
deine Habseligkeiten, Fremder

die Knoten des Bündels festgezogen
den Stab durch die Knoten geschoben

Jetzt wartest du
auf die Gnade der Behörde

je nachdem hebt
oder 

senkt sich
deine Hand mit dem Bündel

Und suche dich ja nicht
hier zu entfalten

Fremder
du

bist kein Mensch
kein Bürger des Landes

Du selbst bist nicht mehr
als ein lang hier lebendes Bündel

das sich nicht öffnen
und

nicht entfalten darf

Sigurd Paul Scheichl



Vo
n 

M
eh

r-
 u

nd
 W

en
ig

er
he

ite
n 

Se
ite

 1
6

Autorinnen und Autoren

Armin Eidherr
Professor für Jüdische Kulturgeschichte

an der Universität Salzburg, Salzburg
Eduard Freudmann

Künstler und Lehrender an der Akademie
der bildenden Künste Wien, Wien

Martin Hanni
Autor und Journalist, Bozen

Tímea Junghaus
Kunsthistorikerin, Kuratorin und

Geschäftsführerin ERIAC e.V., Budapest/Berlin
Michael Neuhaus
Fotograf, Duisburg
Marion Oberhofer

Kunst- und Kulturvermittlerin, Bozen/Wien
Gerald Kurdoglu Nitsche

Künstler, Publizist, Galerist, Landeck
Francesco Palermo

Professor für öffentliches Recht an der Universität
Verona; Direktor des Instituts für vergleichende
Föderalismusforschung Eurac Research, Bozen

Francesco Tancredi
Publizist und Kulturvermittler, Florenz/Brixen

Nino Pušija 
Fotograph, Berlin

Sigurd Paul Scheichl
em. Professor für Neuere deutsche Literatur

an der Universität Innsbruck, Nals
Eginald Schlattner

Autor, Gefängnisseelsorger, Hermannstadt
Stilbé Schroeder

Ausstellungskoordinatorin und 
kuratorische Assistentin, 

Casino Luxembourg – Contemporary art forum
Luxemburg

Sandra Schwender
freie Kuratorin und Leiterin der Kunstvermittlung, 

Casino Luxembourg – Contemporary art forum
Luxemburg
Nico Staiti

Professor für Ethnomusikologie
an der Universität Bologna, Bologna

Claudia Raudha Tröbinger
Autorin, Burgstall

Armin Eidherr

Steine
am Weg

Eine fantastische Reise 
zu den Fahrenden Europas*

Nach Erscheinen von „Österreichische Lyrik und kein 
Wort Deutsch“ gründete Gerald Nitsche, damals 
in Istanbul wohnhaft, Anfang der 1990er Jahre den 
EYE-Verlag. Dort wollte er verwirklichen, was ihm schon 
immer ein Anliegen war: In seinen Veröffentlichungen 
den „Wenigerheiten“, wie Gerald Nitsche Minderhei-
ten, eine sensibel geniale Wortschöpfung von Ceija 
Stojka, genannt haben will, einen Ort zu geben. Und 
so sind in diesem Verlag neben anderen immer je be-
sonders künstlerisch gestalteten Bänden (in der Reihe 
„Neue österreichische Lyrik“) bisher zehn Bände unter 
dem Reihentitel „Am Herzen Europas“ erschienen. Zu 
erwähnen wären so pionierhafte Werke wie „Südost-
wind“, Anthologie der Migration aus Südosteuropa, 
den Balkanländern, „Sandverwehte Wege“, Anthologie 
zeitgenössischer sephardischer Dichtung, „Ich hatte 
ein Zuhaus’“, eine Sammlung moderner jiddischer Ly-
rik, „heim.at“, eine Anthologie der Migration aus der 
Türkei nach Österreich in vielen Sprachen der Türkei. 
Und es seien im Vorfeld zu dem hier besprochenen jene 
EYE-Bücher genannt, die „Fahrenden“ gewidmet sind 
wie den Jenischen („Jenische Reminiszenzen“ von Ro-
med Mungenast und „Das Jenische in Tirol“ von Heidi 
Schleich) und den Roma (Gedichtbände von Ceija Stoj-
ka, Ilija Jovanovic).
Dem Gedenken von Ceija Stojka, Romed Mungenast 
und Hannes Weinberger ist nun der eben im EYE-Ver-
lag herausgekommene großformatige Band „Steine am 

Weg. Gedichte und Erzählungen“ gewidmet, erschie-
nen als Nummer 10 in der Reihe „Am Herzen Europas“. 
Wie aus dem Impressum zu erfahren ist, liegt diese vom 
Mitherausgeber und EYE-Drucker Bruno Gitterle vor-
züglich gestaltete Ausgabe in einer kleinen ersten Auf-
lage von 200 Stück vor. Das ist für dieses sehr gute und 
außergewöhnlich interessante Buch, das das Ergebnis 
jahre- und teilweise jahrzehntelanger Forschungsarbeit 
und Feldforschung ist und einen würdigen Platz neben 
der „Österreichischen Lyrik und kein Wort Deutsch“ be-
anspruchen kann, nicht viel. Es ist zu hoffen, dass bald 
weitere, größere Auflagen nötig werden. Denn die „Stei-
ne am Weg“, die der Herausgeber Gerald K. Nitsche mit 
Recht sein „bisher wichtigstes Buch“ nennt, versam-
meln neben all den literarischen und sachlichen Texten 
(Informationen zu den Sprachen, Volksgruppen, Bio-
grafien der Schriftstellerinnen und Schriftsteller) auch 
teilweise sehr rares historisches und aktuelles Bildma-
terial: Grafik und Malerei von Antoine-Albert Richard, 
Olimpio ‚Mauso’ Cari, Josef Schwarz, Ceija Stojka, Eva 
Maria Walch und aus verschiedenen privaten Samm-
lungen; und Fotografien, die einen Eindruck vom Leben 
und den Landschaften der Fahrenden geben.

Steine am Weg. Gedichte und Erzählungen
(Am Herzen Europas 10)
Hg. von Gerald Kurdoglu Nitsche und Bruno Gitterle
im EYE Literaturverlag

*Lesen Sie die Buchbesprechung
 in voller Länge in: Zwischenwelt Nr. 1/2018


