
H
er

au
sg

eg
eb

en
 v

on
 d

er
 D

is
te

l V
er

ei
ni

gu
ng

N
r. 

15
8/

15
9 

- 2
02

1
IR

w
w

w
.k

ul
tu

re
le

m
en

te
.o

rg
in

fo
@

ku
ltu

re
le

m
en

te
.o

rg
re

da
kt

io
n@

ku
ltu

re
le

m
en

te
.o

rg

Poste Italiane s.p.a.
Spedizione Abbonamento

Postale – 70 % 
NE Bolzano

Euro 3,50

Inhalt

Felix Stalder im Gespräch über die 
Kultur der Digitalität.

Dominik Pazeller will von fünf kreativen
Zeitgenoss*innen wissen, wer oder was

Kulturverderber sind. 

Angelika König reist einmal um die Welt und zurück.

Christine Kofler und Haimo Perkmann treffen
auf kulturelle Narrative. Mauro Sperandio bespricht 

Narrative der Musik mit Giovanni Mancuso.

Was ist die Rolle einer Kulturzeitschrift heute? 
Zum Jubiläum gibt Malte E. Kollenberg Antwort. 

Judith Welter hat bei ihrem Gastaufenthalt
Hannes Egger in seinem Atelier besucht. 

3

5

6

11

14

15

S O N D E R B E I L AG E
40 Jahre SAAV

F O T O S T R E C K E
Auf Einladung von 39Null zeigt Aram Bartholl

seine künstlerische Auseinandersetzung mit
dem Internet. 

„Distel“ auf 
fruchtbarem Terrain. 
Südtirols mediale und 
kulturelle Gründerzeit 
um 1980

Trau
keiner 

Zeitung
über
40.

Hans Heiss

Als die Distel 1981 in Südtirol erstmalig erschien, fand 
sich das neue Journal in einer Welle medialen und öf-
fentlichen Aufbruchs, der die Autonome Provinz Bozen 
vitalisierte. Obwohl die politischen Mehrheitsverhält-
nisse ebenso unverrückbar erschienen wie die Medien-
macht der dominierenden Dolomiten und Alto Adige, 
zeichneten sich Signale des Wandels deutlich ab.

1981 war die Stimmung gespannt, aufgrund der Aus-
wirkungen des Autonomiestatuts, das mit Proporz und 
Zweisprachigkeit ab 1976 zwar nachholende Gerechtig-
keit für die Minderheit versprach, aber auch die Bezie-

hungen der Sprachgruppen belastete. Auf italienischer 
Seite sorgten die engeren Spielräume bei Vergabe öf-
fentlicher Stellen und Sozialwohnungen für wachsenden 
Unmut, sogar für Zorn. Hinzu kam die für Oktober 1981 
angesetzte Volkszählung, bei der die Sprachgruppen 
erstmals namentlich erfasst wurden. Bürgerinnen und 
Bürger hatten sich persönlich zu erklären, ob sie der 
deutschen, italienischen oder ladinischen Sprachgruppe 
angehören wollten. Die „Sprachgruppenzugehörigkeits-
erklärung“, so lautete das amtliche Wortmonster, war 
eine subjektiv bindende, Lebenschancen bestimmende 
Deklaration. Sie förderte einen Prozess ethnischer Grup-

ARAM BARTHOLL, „ARE YOU HUMAN?“
2017

ARCHIVAL 4C PRINT
CANVAS 110 × 160 CM



40
 J

ah
re

 
Se

ite
 3

40 Jahre

Am 01.01.1981 erschien die erste Ausgabe 
der Kulturzeitschrift Distel, die seit 1997 unter dem
Namen Kulturelemente. Zeitschrift für aktuelle Fragen 
in Bozen von der Distel Vereinigung publiziert wird. 
40 Jahre später findet Kulturelemente noch immer 
den Weg in die Briefkästen. 
Ebenso lange besteht aber auch die Südtiroler
Autorinnen und Autoren Vereinigung (SAAV), die
damals (als SAV) mit dem Periodikum sturzflüge
mediale Aufmerksamkeit erregte. Während die Distel 
(Kulturelemente) von Anfang an „mit dem Anspruch 
aufgeklärter Liberalität“ [Hans Heiss] auf Öffnung und 
Aufbruch des starren Kulturbegriffs abzielte, wählte 
die SAV mit sturzflüge die radikalere Haltung der
offenen Konfrontation. 

Mit der vorliegenden Sonderausgabe versuchen 
wir die Entwicklung beider medialer Initiativen zu 
reflektieren und herauszufinden, warum gerade 1980 
und Folgejahre eine fruchtbringende Zeit des
Aufbruchs waren. Die SAAV legt zu dieser Ausgabe 
ein eigenes Heft bei. In Anbetracht der ehemals tiefen 
Gräben ist dies mehr als eine symbolische Geste.
Die Diskurse und ihre Narrative ändern sich, und
damit auch die Gewichtungen. Alte Grabenkämpfe 
fortzuführen erscheint in einer veränderten Welt mit 
neuen Begrenzungen wenig sinnvoll. Somit ist diese 
gemeinsame Publikation auch der Versuch, die 
Vergangenheit hinter sich zu lassen und zu verorten, 
wohin wir in Zukunft steuern werden. 

Distel-Ausgabe Nr. 1 untersuchte das Kulturverständ-
nis der verschiedenen Kulturträger. Dies diente uns 
als formale Blaupause für die vorliegende Jubiläums-
ausgabe. In „virtuellen“ Redaktionssitzungen – 
u.a. mit Gründungsmitgliedern – haben wir diese
Fragestellung ins Jetzt übertragen. So befassen
sich die Beiträge mit dem erweiterten Kulturbegriff 
und mit heute dominierenden Narrativen. Im
Unterschied zum fernen, von Unsicherheit und 
Aufbruch geprägten Jahr 1981 leben wir heute in
einer vielschichtigen Welt der digitalen Kulturen
und Algorithmen. 

Hannes Egger / Haimo Perkmann

HERAUSGEBER	 Distel-Vereinigung
ERSCHEINUNGSORT	 Bozen
PRÄSIDENT	 Johannes Andresen
VORSTAND	 Peter Paul Brugger, Gertrud Gasser, 
	 Martin Hanni, Bernhard Nussbaumer,
	 Reinhold Perkmann, Roger Pycha
KOORDINATION	 Hannes Egger, Haimo Perkmann
VERANSTALTUNGEN

PRESSERECHTLICH 

VERANTWORTLICH	 Vinzenz Ausserhofer
FINANZGEBARUNG	 Christof Brandt
SEKRETARIAT	 Hannes Egger
	 I – 39100 Bozen, Silbergasse 15
	 Tel	 +39 0471 977 468
	 Fax	+39 0471 940 718
	 info@kulturelemente.org
	 www.kulturelemente.org

GRAFIK & SATZ	 Barbara Pixner
DRUCK	 Fotolito Varesco, Auer 
LEKTORAT	 Olivia Zambiasi
BEZUGSPREISE	 Inland Euro 3,50, Ausland Euro 4,00
ABONNEMENT	 Inland Euro 22,00, Ausland Euro 29,00
BANKVERBINDUNGEN	 Südtiroler Landessparkasse Bozen
	 IBAN IT30 F060 4511 6010 0000 1521 300
	 Gedruckt mit freundlicher Unterstützung
	 der Südtiroler Landesregierung,
	 Abteilung Deutsche Kultur

Die kulturelemente sind eingetragen beim Landesgericht Bozen
unter der Nr. 1/81. Alle Rechte sind bei den Autorinnen und Autoren. 
Nachdruck, auch auszugsweise, ist nur mit Genehmigung der
Redaktion und Angabe der Bezugsquelle erlaubt.

penbildung, da aus der Zählung die Stärke der Sprach-
gruppen hervor ging: Wie viele „Deutsche, Italiener, La-
diner“ gab es in Südtirol, vor allem im Vergleich zu 1971? 
Das Land durchzog ein Ruck der Ethnisierung, ein „eth-
nischer Einrückungsbefehl“ (H. K. Peterlini), vor dem 
Hintergrund einer seit 1978 rollenden Welle von Attenta-
ten. Ein Rollback aus dem 1972 einsetzenden „Frühling 
der Autonomie“ in eine neue Eiszeit schien unvermeid-
lich, wie besonnene politische Kräfte besorgt feststellten.
Um 1980 stemmten sich vor allem Kultur und Medien 
gegen einen Rückfall in die „bleiernen“ sechziger Jahre. 
Kulturell engagierte Personen und Gruppen wie medial 
Interessierte schufen kleine Öffentlichkeiten, mediale 
und reale Räume, in denen ein anderer, herrschafts- und 
politikfreier Diskurs Platz fand. Meinungskorridore, die 
Perspektiven öffneten, statt den Bretterzaun des Ethni-
schen und des politischen Einheitsgebots neu zu ver-
nageln. Die ethnisch-politische Enge in Südtirol sollte 
von der Autonomie der Meinungsfreiheit und der Kultur 
übersprungen werden. Gegen den Konsensdruck und 
das Meinungsmonopol im Lande begehrte im August 
1978 der sog. „Brief der 83“ auf, der – vom SH-Vorsit-
zenden Günther Pallaver initiiert – mit bekannten Unter-
zeichnenden mehr Pluralismus und Toleranz einforderte.
Eine provokante Aneignung von Räumen der Selbstver-
waltung und Begegnung unternahmen im Oktober 1979 
die Besetzer des Gebäudes des staatlichen Tabakmo-
nopols in Bozen. Autonome Jugendliche aller Sprach-
gruppen okkupierten den leerstehenden Bau einen 
Monat lang, bis er im November 1979 auf Geheiß von 
Bürgermeister Bolognini von Polizei und Baggern ge-
räumt wurde. Die Empörung über die Brachialaktion 
machte deutlich, wie groß die Freiheits- und Selbstbe-
stimmungswünsche in Südtirol waren, zumal unter Ju-
gendlichen. Nicht nur politisch Alternative um die von 
Alexander Langer 1978 gegründete Neue Linke/Nuova 
Sinistra, sondern Menschen aller Sprachgruppen plä-
dierten in Wirtschaft, Medien und Kultur für ein neues 
Klima. Viele Initiativen rannten gegen die ethnopolitische 
und mediale Blockbildung nicht blindlings an, sondern 
eröffneten mit kreativer Verve neue Freiräume. So war 
das überethnische Südtiroler Kulturzentrum seit 1975 
ein Inkubator kultureller Initiativen, der mit Ausstellun-
gen, Konzerten und Theater und mit performativer 
Wucht die alten Mächte in zornbebende Wallung ver-
setzte. Kunstaktionen im Meraner Raum, Inszenierun-
gen vom Tiroler Bauernkrieg bis zum umjubelten Brecht-
Stück Die Rundköpfe und Spitzköpfe im Jänner 1980 
platzierten Wegmarken, die den kulturellen Aufbruch der 
achtziger Jahre vorweg nahmen.

Gründerzeit

Zugleich setzte eine kleine Gründungswelle neuer Zeit-
schriften ein. Die erste war zugleich die konstanteste: 
Die von Hans Wielander mit Freunden im Vinschgau 
1976 erstmals herausgegebene Arunda, so benannt 
nach einem Berggipfel im oberen Vinschgau, verband 
Bodenständigkeit und kulturelle Öffnung, originelle The-
menwahl mit hoher illustrativer Qualität. Jede Arunda-
Nummer war ein sorgsam gestaltetes Kunstprodukt, 
getragen von bis heute unbeirrten Herausgebern. 
1978 folgte im Bundesland Tirol der Föhn, gegründet 

vom 22-jährigen Markus Wilhelm, Bert Breit, Hans Haid 
und dem Südtiroler Redakteur Gunther Waibl. Der Föhn 
setzte von Beginn an politisch und sozial brisante 
Schwerpunkte, vom Fremdenverkehr bis zur Option, die 
– 40 Jahre nach der zeitgeschichtlichen Zäsur von 1939 
– im Föhn kompetent und populär bearbeitet wurde, 
vorab durch Leopold Steurer, unter Mentorenschaft von 
Claus Gatterer. Die Südtiroler Volkszeitung suchte zwi-
schen 1978 und 1981 eine Gegenöffentlichkeit aufzu-
bauen, mit alternativem Biss, bis ihr dann 1981 die 
Puste ausging.
Der medial wirkungsvollste Coup folgte im September 
1980, als zur Bozner Messe erstmals ein unscheinbares 
Fernsehblatt erschien – das Bozner Wochenmagazin ff. 
Gestartet auf Anregung des SVP-Fraktionsführers im 
Südtiroler Landtag, Klaus Dubis, finanziert von einer 
Unternehmergruppe und mit dem von der RAI umgesat-
telten Gottfried Solderer als Chefredakteur, startete ff mit 
dem Anspruch, für die wachsende Zahl von Fernseh-
programmen eine farbige Programmzeitschrift vorzule-
gen. Das Erscheinen des Wochenmagazins war zugleich 
eine stille Kampfansage an die Dolomiten. Dass sich die 
Neue mit einer Startauflage von 80.000 an Südtirols An-
zeigenmarkt gütlich zu tun gedachte, war für die Chef-
redaktion des Tagblatts ein Sakrileg. Die Neue geriet bald 
unter Druck, dem sie sich aber mit Geschick und neuen 
Finanzspritzen entzog.
Neben medialen Nischen öffneten sich kulturelle Räu-
me: Gleichfalls 1980 lancierte in Brixen die Gruppe 
Dekadenz um Georg Kaser im stimmungsvollen An-
reiterkeller auch in Südtirol das Genre von Kleinkunst, 
wegweisend für ähnliche Gründungen in Bruneck, Bo-
zen und Meran.
Die Erschließung neuer Räume für Kultur und der Start 
von Zeitschriften war ein wichtiger Trend in Südtirol 
um 1980, aber keineswegs singulär. Auch in Deutsch-
land erschienen in den späten Siebzigern massenhaft 
neue Journale, Magazine und kleine Blätter: Seit 1976 
lief in der BRD der Boom der Alternativpresse, die von 
52 Titeln (1976) auf 391 (1980) kletterte, bis auf er-
staunliche 700 Titel (1988), bis dann ein rascher Rück-
gang einsetzte.1 
In den größeren Trend eines „Strukturwandels der Öffent-
lichkeit“ (J. Habermas) ordnete sich die Distel perfekt ein, 
als Akteurin einer Pluralisierung und zögernden Liberali-
sierung Südtirols. Sie hatte Anteil an einem Prozess, in 
dem sich viele Bürgerinnen und Bürger dem Korsett von 
Ethnie und Einheitsgebot entwanden, wenn sie es nicht 
wütend abwarfen. Die Distel öffnete sich mit ihrem zu-
nächst literarischen Schwerpunkt bald weiteren Themen-
feldern, getragen von einem Herausgeberkreis von zwar 
nicht Dissidenten, aber auf Öffnung zielenden Absichten. 
Mit dem Anspruch aufgeklärter Liberalität, aber ohne die 
harsche Ablehnung, womit etwa die stürzflüge ab 1982 
dem „System Südtirol“ (R. Holzeisen) begegneten. Die 
Distel entstand auf vorerst kargem, aber bald fruchtba-
rem Boden. Sie stach nicht, bestach aber durch Ambition 
und Qualitätsentwicklung, die ihr als Journal für „aktuel-
le Fragen“ auch nach 40 Jahren eine feste Position si-
chern. Und falls die kulturelemente eine geschärfte, Zu-
spitzung nicht scheuende Linie anpeilten, gewännen sie 
in einer radikal veränderten, oft diffusen Medienland-
schaft neues Gewicht.

Kultur der Digitalität 
Autor Felix Stalder über demokratische 
Partizipation und postdemokratische Überwachung

1	 Sven Reichardt, Authentizität und Gemeinschaft.

Linksalternatives Leben in den Siebziger und frühen achtziger Jahren, 

Frankfurt am Main 2014, S. 243.

„Unser Handeln bestimmt, ob wir in einer postdemokratischen Welt der Überwachung
und der Wissensmonopole oder in einer Kultur der Commons und der Partizipation leben werden“, 
sagt der Schweizer Kultur- und Medienwissenschaftler Felix Stalder, Autor des Buches 
Kultur der Digitalität.

H A I M O  P E R K M A N N An einer Stelle Ihres Buches
sagen Sie, die Kultur der Digitalität sei bereits
alltäglich und dominant geworden. Das heißt aber 
auch, dass zuvor eine umfassende Digitalisierung 
der Kultur stattgefunden haben muss, die heute 
unser Alltagsleben prägt. Woran lässt sich denn 
dieser Übergang von einer Digitalisierung der 
Kultur hin zu einer Kultur der Digitalität
festmachen? 

F E L I X  S TA L D E R  Digitalisierung beschreibt zunächst 
die Prozesse der Übertragung analoger Information in 
digitale Information. Dabei entstehen neue Muster, 
wie sich Menschen in ihrem Alltag orientieren, wie sie 
die Welt und sich selbst wahrnehmen und dann in der 
Welt handeln. Diese neuen Muster beschreiben in der 
Summe das, was ich Kultur der Digitalität nenne. Sie 
bedeuten für uns auch neue Möglichkeiten und neue 
Weisen, sich zu orientieren.

Da wir zunehmend auf digitale Informationen
angewiesen sind, liefern wir uns dieser Digitalität 
aber auch vollkommen aus.

Genau. Aber das war früher auch nicht anders. Damals 
waren wir halt auf das Telefonbuch angewiesen, ohne 
welches wir keine Telefonnummern finden konnten. Wir 
setzen Sachen voraus und organisieren unser Leben 
auf der Basis der Verfügbarkeit dieser Informationen 
und Geräte. Sobald es eine Unterbrechung gibt, nicht 
nur digital – etwa auch ein Frachter, der im Suezkanal 
stecken bleibt –, merken wir dann immer wieder einmal, 
wie wichtig und fragil alles ist und wie abhängig wir 
eigentlich von diesen Infrastrukturen sind. Das war 
früher aber nicht anders, es waren einfach andere Ge-
räte und Infrastrukturen.

Eines hat sich in der digitalen Welt aber verän-
dert. Referenzen werden algorithmisch genutzt, 
um Ordnung in die Informationsflut zu bringen, 
wie Sie selbst schreiben. Dies mag zwar archiva-
risch wünschenswert sein, es bedeutet aber 
auch, sich auf spekulative Grundannahmen und 
Vor-Urteile zu stützen. Denn der Algorithmus 
trifft eine Vorauswahl für mich aufgrund meiner 
geäußerten und mutmaßlichen Präferenzen. 

Referentialität ist natürlich zunächst auch eine Möglich-
keit, mit einer enormen Vielfalt an Informationen umzu-
gehen. Was machen die sozialen Medien? Sie zeigen 
uns Informationen. Und was machen wir? Wir sagen 
„gefällt uns“ oder „gefällt uns nicht“. Aus dieser Vielzahl 

an Referenzen, die wir selbst setzen, kristallisiert sich 
ein Weltbild heraus. Man sieht unter anderem, welche 
Themen, Blickwinkel etc. einer Person wichtig sind. Mir 
als individueller Person erscheint gleichzeitig eine Welt-
sicht, Dinge, die ich sehe. 
Es ist aber nicht nur ein Auswählen, sondern immer 
auch ein Zusammenfügen. Ich wähle etwas aus und 
stelle es in den Kontext dessen, was ich vorher schon 
ausgewählt hatte. Ein Text ohne Kontext ist vielfältig 
interpretierbar. Indem man Aussagen in einen Zusam-
menhang stellt, gibt man ihnen nun eine ganz spezifi-
sche Bedeutung, einen spezifischen Kontext. Durch 
diese Auswahl schaffen wir also Bedeutung oder ver-
suchen es zumindest. 

War das früher auch der Fall?

Unsere Umgebung ist nicht mehr so klar geordnet wie 
beispielsweise einst durch die klassischen Medien wie 
Zeitung oder Fernsehen. Die Zeitung hat uns die Welt 
so präsentiert, dass sie in fünf Themenbereiche ge-
gliedert war: Inland, Ausland, Wirtschaft, Kultur, Sport. 
Das war sozusagen die Ordnung der Welt, dort haben 
wir eine kleine Anzahl an Meldungen schön sortiert 
aufbereitet bekommen. Aber online ist die Welt nicht so 
klar geordnet und wir müssen sie individuell ordnen, 
indem wir Dinge auswählen und ihnen damit eine Be-
deutung zuweisen. Das ist die Grundoperation der 
Referentialität. 

Diese steht Ihrer Analyse zufolge nun
ganz im Gegensatz zum westlichen Impetus 
der Avantgarde, deren Geste darin bestand,
immer wieder einen radikalen Bruch zu fordern; 
oder auch im Gegensatz zu künstlerischen
Techniken wie der Montage.

Betrachten wir die klassische Hochkultur, Bücher, Fil-
me, künstlerische Arbeiten... Auch sie arbeiten heute 
mit Referenzen, vor allem weil das Kunstfeld als sol-
ches nicht eindeutig abgegrenzt ist. Kunstschaffende 
bauen also Referenzen in ihre Arbeit mit ein und ver-
orten sich so im künstlerischen Kontext. Auf diese Art 
und Weise bauen sie einen Interpretationsrahmen, in 
welchem ihre Arbeit überhaupt erst lesbar und an-
schlussfähig wird.
Noch vor 50 Jahren war klar, die Kunst entwickelt sich 
in aufeinanderfolgenden Avantgarden, und so war das 
Neueste stets zeitgenössisch und verbindlich für alle. 
Heute kann auch eine Malerei im Stil des 18. Jahrhun-
derts zeitgenössische Kunst sein. Es kommt darauf an, 
in welchen Zusammenhang sie gestellt wird. 

D I G I TA L I TÄT  U N D  P O L I T I K

Im Netz tobt derweil der Kampf um die
richtigen Interpretationen und Verortungen.
Sie schreiben, dass sich im Digitalen ein Feld 
endloser Verhandlungen eröffnet, wo prinzipiell 
alles in Frage gestellt werden kann und dass dies 
kein friedlicher Prozess sein kann. Es fragt sich, 
ob hier die diskursive Verbindlichkeit, also der 
gemeinsam begriffene Kontext – und damit
einhergehend der gesellschaftliche
Zusammenhang – verloren geht.

Die Frage nach dem Zusammenhang ist heute viel stär-
ker als früher, gerade weil der Zusammenhang heute 
nicht mehr gegeben ist. Dies gilt im Kunstfeld, aber 
auch im Alltag. Nehmen wir als Beispiel die Frage, wie 
eine Familie aussieht. Vor 50 Jahren war das klar, heute 
nicht mehr. So ist jede gezwungen – und hat zugleich 
die Freiheit – zu sagen, was ihre Vorstellung von etwas 
ist. Aber diese Dinge müssen explizit gemacht werden, 
denn der Konsens ist nicht mehr eindeutig gegeben. 

In der Kultur der Digitalität haben wir also die 
Freiheit, sind aber zugleich dazu gezwungen, uns 
zu beteiligen. Sie sprechen davon, dass sich die 
Herangehensweise an Wissen, Traditionen und 
Geschichte geändert hat. Viele können mit dieser 
Entwicklung nicht Schritt halten und ziehen sich 
in die – letztendlich „postmoderne“ – Vorstellung 
einer idealen Welt zurück. Fundamentalistische 
Lehren versuchen, Diskurse zu unterbinden. Ist 
dies eine demokratische Auseinandersetzung, 
oder ist die Polarisierung der digitalen Gesell-
schaft so groß, dass gar nicht mehr ernsthaft
diskutiert werden kann.

Es gibt natürlich Reaktionen und Gegenreaktionen, die 
nicht immer freundlich und konstruktiv sind. Ich weiß 
nicht, ob das notwendig ist, aber es ist unvermeidbar. 
In unserer Welt findet ein wirklich umfassender und 
tiefer gesellschaftlicher Wandel statt. Dabei ist noch 
nicht klar, wohin der Wandel geht. Gleichzeitig haben 
sehr viele Personen die Mittel, ihre Meinung auszudrü-
cken, ob diese nun fundiert ist oder nicht. Dieser Wan-
del schafft natürlich ein großes Bedürfnis nach Orien-
tierung, inmitten einer Absenz von Orientierung, weil in 
einer Welt im Umbruch niemand weiß, welche Diskurse 
durchdringen werden. Das ist natürlich ein chaotischer 
Prozess und es gibt politische Akteure, die auf Eskala-
tion setzen, denn diese Auseinandersetzung ist keine 
freundliche akademische Diskussion.

Haimo Perkmann



40
 J

ah
re

 
Se

ite
 4

40
 J

ah
re

 
Se

ite
 5

Kultur-Störer

Dominik Pazeller

1. Elitär gefestigte Einstellungen und Strukturen
Die sogenannte Hochkultur wird seit jeher von Politik 
und Prominenz hofiert und gleichzeitig dazu verwendet, 
sich selbst ins Rampenlicht zu rücken. Premieren die-
nen nicht nur als Bühne für die Künstler*innen selbst, 
sondern auch immer wieder als Chance und Gelegen-
heit zu sehen und gesehen zu werden. Städtische 
Museen, Ausstellungsräume oder große Konzerthäuser 
haben eine Art institutionelle Funktion, die ihnen ent-
sprechend auch deutlich sicherere Rahmenbedingun-
gen, vor allem in Hinblick auf eine gewisse finanzielle 
Sicherheit, garantieren. „Freie Initiativen“ wiederum 
haben es hingegen deutlich schwieriger, diese Rah-
menbedingungen für sich zu sichern. Bereits die be-
kannten Kulturwissenschaftler und Autoren Herrmann 
Glaser und Karlheinz Stahl schrieben 1983 in ihrem 
Buch Bürgerrecht Kultur: „Die Unfähigkeit von Öffent-
lichkeit und Verwaltung, das Informelle und Improvisier-
te zu akzeptieren (…) ist notorisch.“ 

Thomas Kobler, Kulturarbeiter und
Vorstandsmitglied des Ost West Clubs, Meran

2. | fomo |
Noun
A form of social anxiety – a compulsive concern
that one might miss an opportunity or satisfying 
event, often aroused by posts seen on social
media websites.
ORIGIN: acronym from FEAR OF MISSING OUT

Ja was wird das wieder für ein Stress am Wochenende! 
Die ganzen Gipfel auf die ich steigen muss! Die ganzen 
Sonnenaufgänge, die ich fotografieren will! Das aller-
beste Tatar im Land, das ich noch nicht probiert habe! 
Der Geburtstag der Kollegin! Die neue Kellerei mit dem 
allerbesten Kerner! Und Karten fürs Theater habe ich 
ja auch!
Das Wochenende im Kapitalismus ist eine heilige Kuh. 
Vollgepfercht mit all dem, was ich gelernt habe, was so 
ein L E B E N zu beinhalten hat, exerziere ich durch und 
packe es in 16:9-Bilder. Dann lade ich sie auf Instagram 
hoch und lege jenen Filter drüber, den ich mir für meine 
Selbstvermarktung ausgesucht habe.
In der Instagram-Selbsterfassung meines gelebten 
Lebens ist der Kulturbesuch eingereiht in andere pseu-
dosinnstiftende, Markt-sättigende Aktivitäten und ge-
nauso schnell aus der Erinnerung getilgt, wie eine In-
sta-Story weggewischt.
Leider.

Anna Heiss, Leiterin des Kleinkunstkellers
Dekadenz, Brixen

3. Bürokratie und fehlende Freiräume
Einmal ist es die Regelungswut, die grundsätzlich eh-
renamtliche Kulturarbeit erschwert, da hier dieselben 
Maßstäbe angelegt werden wie für große oder größere 
Veranstaltungen mit einem professionellen Hintergrund. 
Freies, spontanes Musizieren, Singen oder Tanzen ist 
kaum mehr möglich. Dies führt dazu, dass diese und 
weitere Bereiche meist nur mehr in „geschlossenen 
Gruppen“ stattfinden. Damit sind wir bei den Institutio-
nen. Getanzt wird beim Volkstanz oder in anderen 
Tanzkreisen, musiziert wird in der Musikschule, in der 
Musikkapelle oder – ich denke an Jugendliche – in 
Jugendeinrichtungen, gesungen wird vorwiegend in 
Chören. Damit festigen sich Grenzziehungen, die einen 
Zugang für „Außenstehende“ erschweren. 
Spontanes Musizieren in Gasthäusern: Fehlanzeige. 
Der Wirt kann dies seinerseits nicht zulassen, da auch 
er konditioniert wird von Bestimmungen, über die er 
sich nicht hinwegsetzen kann. Dies hat natürlich auch 
mit Haltungen zu tun, es wird aber auch verkannt, dass 
gerade im Wirtshaus Gastlichkeit, Geselligkeit und 
musikalische Lust stark ineinanderfließen. Dabei schie-
ne mir, wäre gerade dies so wichtig, da hier Inhalte 
nicht aus dem Programm, sondern aus dem Leben 
gegriffen werden. An diesem Beispiel wird deutlich, 
dass Kultur nicht nur mit der Bühne, sondern viel mehr 
mit dem Er-Leben zu tun hat.

Diese Beispiele ließen sich beliebig fortsetzen. Ob dies 
der Bildungsausschuss ist, der einen Vortrag oder einen 
„Bildungsüberfall“ organisiert oder ob dies Kulturinitia-
tiven im ländlichen Raum sind. Für kulturelles Tun sind 
Frei-Räume wichtiger als Dotierungen im Kultur-Budget.

Volker Klotz, Landes-Abteilungsdirektor
Deutsche Kultur und Musiker, Lana

4. Verkennung
Die Pandemie hat mit ihren Kulturlockdowns eines sehr 
deutlich und schmerzhaft gezeigt: Solange es einer 
Gesellschaft gut geht, ist Kunst wohlgelitten. Sobald 
es aber ans Eingemachte geht, findet Kultur nicht mehr 
statt. Dahinter steht ein Missverständnis, was Kunst für 
die Gesellschaft leisten kann: Kunst kann Schönheit 
und Freude vermitteln, heilen und trösten, inspirieren 
und Sicherheit geben, Verständigung und Verbunden-
heit bieten, Neues schaffen und zum Nachdenken an-
regen, …. Vielleicht waren gerade darum ja Reflexions-
räume wie Kunst, Kultur und Universitäten die ersten, 
die im Zuge dystopischer Maßnahmen verunmöglicht 
wurden. Was Kultur also verdirbt? Nicht ausreichend 
vermittelt zu haben, wieso Menschen allein zwecks 
Selbsterhalt „kulturverliebt“ (©Österreichs Bundes-
kanzler Sebastian Kurz) sein müssen.

Wolfgang Lamprecht, Autor, Publizist und
Kulturpromotor, Universität Wien

5. Nichts und niemand
„Es gibt nichts, das Kunst oder Kultur verhindern kann, 
weil es unmöglich ist, sich nicht selbst zu begegnen. 
Und es gibt viele, für die Kunst nicht nur ein Beruf ist, 
sondern eine Berufung. Du wirst dem Ruf unweigerlich 
folgen, denn du bist mehr als reine Materie. Deshalb 
kann niemand Kunst und Kultur aufhalten, behindern 
oder verhindern. Sie bahnt sich ihren Weg zu dir. Sie 
spricht zu dir über Personen, denen du begegnest und 
du kannst dir ein Leben ohne gar nicht mehr vorstellen. 
Deshalb hinterfrage ich die gestellte Frage. Meine Fra-
ge ist, wann integrieren wir kollektiv das, was sowieso 
im Fluss ist und unaufhaltsam arbeitet. Immer dann, 
wenn du damit in Kontakt kommst, trifft es dich jedes 
Mal mitten ins Herz. Und verbindet dich unweigerlich 
mit allem, weil du alles bist und immer alles sein wirst.“

Nora Pider, Schauspielerin und Teil des
Musik-Duos Anger, Brixen/Wien

Hier wird verhandelt, wohin die Gesellschaft gehen soll. 
Dabei gibt es realistischere und weniger realistische 
Vorstellungen. Eine idealisierte Vergangenheit lässt sich 
immer leicht aufrufen, weil sie Elemente des bestehen-
den verwerten kann und diese so glättet, dass die 
Widersprüche verschwinden. Das ist natürlich eine sehr 
einfache politische Strategie.

Was wäre denn eine komplexere Strategie?

FS: Nun, es ist viel schwieriger sich zu überlegen, was 
wir unter den neuen Umständen, mit ihren Möglich-
keiten und Bedrohungen, ändern und neu machen 
wollen. Die Probleme kommen ja nicht von ungefähr, 
es sind reale Probleme. Die Option, so weiterzumachen 
wie bisher, ist eindeutig keine Option, weder in sozialer 
noch in ökologischer Hinsicht. Stattdessen steht die 
Frage im Raum, wie wir die neuen Mittel, die wir jetzt 
an der Hand haben, nutzen wollen, um unsere Gesell-
schaft so zu organisieren, dass wir diese Probleme in 
den Griff bekommen. Eine ungeheure Aufgabe unter 
hohem Druck, mit wenig Zeit und großem Widerstand, 
weil viele Angst haben etwas zu verlieren. 
Wir organisieren unser Leben immer auf Basis der 
konkreten Verhältnisse, die wir haben. Wir nützen un-
sere Infrastrukturen, um die Probleme und Aufgaben 
der Gegenwart zu bewältigen. Das haben wir ja jetzt in 
der Pandemie auch versucht. Ob es gelingt, ist eine 
andere Frage.

P E R S P E K T I V E N  D E R  PA R T I Z I PAT I O N

Sie stellen im Buch auch die Frage nach 
der demokratischen Partizipation, der sie die 
postdemokratische Überwachung entgegenstel-
len. Es ist die Rede davon, dass es Tendenzen 
gibt, demokratische Entscheidungen einer tech-
nokratischen Alternativlosigkeit unterzuordnen. 
Dies würde erklären, warum viele Leute skeptisch 
gegenüber dem herrschenden Diskus werden. 

Die grundsätzliche Frage ist, wie wir unser Zusammen-
leben organisieren wollen. Auf der einen Seite haben 
wir eine technokratische Vision von Algorithmen, Da-
ten, Smart Devices und Smart Cities, die vorgeben zu 
wissen, wie sie die Probleme technisch lösen. Wir 
schreiben diesen Maschinen, Prozessen etc. zu immer 
mehr Verantwortung zu. Google erscheint uns so viel 
schlauer als die öffentliche Verwaltung. Das führt zu 
einer technokratischen Alternativlosigkeit.
Demgegenüber gibt es aber auch die Überlegung, mit 
Hilfe der digitalen Technologie neue erweiterte Formen 
der demokratischen Mitbestimmung zu schaffen. Wir 
können mehr tun als alle vier Jahre zu wählen. Viele 
Dinge können auf gemeinschaftlicher Basis gelöst wer-
den. Auf der Basis größerer Informationsflüsse. Hier 
gehört auch die Renaissance der Gemeinschaftsgüter 
dazu, etwa die Idee, dass gewisse Dinge, z.B. das Was-
ser – das war ja eine große Diskussion in Italien1 – allen 
gehört; weil das eine Grundbedingung dafür ist, dass 
alle am gemeinschaftlichen Leben teilnehmen können. 

Jetzt ist die Frage, wie machen wir das? 

Ja, wie machen wir das? Lange Zeit hätte man gesagt, 
das ist die Aufgabe des Staates. Seit den 1970er Jah-
ren haben wir gesagt, der Staat kann das nicht, der 
Markt soll das machen. Und jetzt sagen viele, dass die 
ganze Gesellschaft involviert sein muss. Eine breite 

Basis der Mitbestimmung, um zu überlegen, wie wir mit 
schwierigen Situationen umgehen. Etwa wenn das 
Wasser knapp wird, um bei dem Beispiel zu bleiben. 
Wasser ist ein gemeinschaftliches Gut, das allen gehört 
und so verwaltet werden muss, dass es nicht maxima-
len Profit abwerfen soll, sondern dass der Nutzwert für 
alle gesteigert wird. 
Im Internet sehen wir freie Software, Wikipedia und 
viele weitere, die gemeinschaftlich genutzt werden. 
Leute, denen das wichtig ist, investieren Zeit und Res-
sourcen. Zugänglich ist es aber allen, weil es gewisse 
Grundbedürfnisse abdeckt. Das sind neue Formen der 
Partizipation, kommunikationsintensive Organisations-
formen, die abgepasste Infrastrukturen brauchen.

Man könnte heute schon über viele politische 
Entscheidungen online abstimmen lassen.
Wäre das wünschenswert?

Die politische Ausgangslage heute ist, dass die etab-
lierten repräsentativen Institutionen und die politischen 
Parteien in Krise sind. Es ist eine Vertrauenskrise. Und 
es gibt kaum noch Volksparteien. Neue Bewegungen, 
die hochkommen – wie die Cinque Stelle in Italien –, 
sind sehr instabil und können mit der Macht, die sie 
dann bekommen, oft kaum etwas anfangen. Wie re-
agieren wir auf diese Krise? Wollen wir schwierige Auf-
gaben an digitale Spezialisten und automatisierte Pro-
zesse auslagern? Oder stärken wir stattdessen neue 
Formen der Mitbestimmung? Bei uns in der Schweiz 
haben wir ja ausgebaute Mitbestimmungsrechte. Das 
hat eine enorme soziale Bindungskraft. Wir können uns 
in der Schweiz auf wenig einigen, aber die direkte De-
mokratie stellt eigentlich niemand in Frage. 

Sollte man die Internet-Demokratie als
Experiment also zuerst in der Schweiz versuchen?

Vielleicht ist das gerade in der Schweiz gewissermaßen 
am wenigsten notwendig. Wir halten das ja schon lan-
ge so, aber halt analog. Man müsste sich weltweit 
fragen, wie man diese Prozesse neu organisieren kann. 
Wie schafft es die Bevölkerung, politische Themen auf 
die Agenda zu setzen oder Einspruch, etwa durch Re-
ferenden zu erheben?

Eine solche Machtverschiebung könnte
zu einer ökonomischen Wende führen?

Ein Beispiel. In Deutschland ist die Energieversorgung 
ein großes Thema, ganz aktuell in Hamburg. Viele wol-
len es der Privatwirtschaft wieder entziehen. Dabei 
geht es nicht darum, die Energieversorger einfach 
wieder zu verstaatlichen, sondern neue Institutionen 
mit einer stärkeren Bürgerbeteiligung zu schaffen. Nie-
mand will das Stromnetz auf freiwilliger Basis organi-
sieren, es soll aber auch nicht in den Händen weniger 
sein. Auch weil es dann kaum zu einer Energiewende 
kommen wird. Vielmehr sollen neue, kostendeckend 
operierende Institutionen geschaffen werden, damit es 
nicht zu überteuerten Preisen und Energiearmut 
kommt. Die Frage kann nicht sein: Will ich meine Woh-
nung heizen oder essen kaufen? Hier gibt es also vier 
gleichberechtigte Ziele – ein technisches, ein ökonomi-
sches, ein soziales und ein ökologisches.

Das ginge aber auch ohne Digitalisierung.

Das stimmt. Der politische Wille ist wichtiger als die 
technischen Mittel. Aber die technischen Mittel eröff-
nen auch Ausdruckformen für diesen Willen. So sollen 
die Organisationen ja auch responsiver gegenüber der 
gesamten Gesellschaft sein. Mit Hilfe der digitalen 
Medien ist das möglich. Es gelingt besser, Prozesse 
neu zu organisieren, die Bürger zu involvieren und 
Transparenz zu schaffen. Die Frage ist: Was ist eine 
demokratische Organisation im 21. Jahrhundert? Die 
Idee der Commons, der gemeinschaftlichen Güter, die 
nicht Privaten gehören, sondern einen gemeinsamen 
Nutzwert haben sollen, spielen dabei eine große Rolle.

Sind also auch Genossenschaften Commons? 

Von der politischen Ausrichtung her ist das oft ver-
wandt, aber es ist doch etwas anderes. Es handelt sich 
nicht um eine reine Genossenschaftsidee, wo sich 
Leute zusammenschließen, um etwas gemeinsam zu 
machen, weil es alleine weniger gut funktioniert würde. 
Es ist breiter gedacht. Nehmen wir das vorherige Bei-
spiel vom Wasser. Es geht nicht darum, sich zusam-
menzuschließen, um sich die Wasserrechnung zu tei-
len, sondern um den Versuch, das Wasser so zu orga-
nisieren, dass es alle gleichmäßig und nachhaltig nut-
zen können.

Eine Frage zum Abschluss: In einem
Gespräch mit einem amerikanischen Geschäfts-
mann wurde ich kürzlich darüber aufgeklärt,
wie stark die digitale Kontrolle in den USA
mittlerweile ist. Im Zusammenspiel aus kodierter 
Kreditkarten-Nutzung und Datenhandel sehen 
Arbeitgeber detailliert, wofür ihre Angestellten ihr 
Geld ausgeben. Dies, und die öffentliche Einsicht 
in Social-Media-Aktivitäten führt offenbar dazu, 
dass gerade jene, die zur digital gebildeten urba-
nen Elite zählen, heute wieder mit Bargeld bezah-
len und im Netz kaum Spuren hinterlassen.
Verwandelt uns die Glasfaser in Orwells
„gläserne Menschen“? 

Was wir jetzt sehen, ist die Erosion des demokrati-
schen Rahmens, der die Leute ja immer auch geschützt 
hat, ihre Privatsphäre und ihre individuelle Würde ga-
rantiert hat. Dies wird heute teilweise ersetzt durch die 
Phantasie vom datengetriebenen Allwissen. Es sind ja 
Unmengen von Daten über uns in Umlauf. Daher gibt 
es schon länger den Verdacht, dass unsere Privatsphä-
re zu einem Luxusgut für Wohlhabende wird. Denn 
unsere sozialen Netzwerke haben ja auch mit Stellung 
und Reputation zu tun. Wer beispielsweise in Harvard 
oder Stanford studiert hat, besitzt schon ein soziales 
Netzwerk und braucht kein soziales Netzwerk von 
Facebook, um Möglichkeiten und Chancen der Zu-
sammenarbeit zu nutzen. Als CEO hatten sie schon vor 
50 Jahren ein großes Netzwerk. Wer keine sozialen 
Netzwerke hat, hat keine Alternative zu den Social 
Media. So gesehen bedeutet die Digitalisierung aber 
auch eine Demokratisierung dieser Netzwerke. 

1	  Der Widerstand gegen die Privatisierung des Wassers war in

Italien groß. Ein Slogan, der gut ankam, lautete: „Wasserproduzenten 

stellen kein Wasser her, sondern Plastik“. Anm. d. Red.

Vor allem in Krisenzeiten merkt man es ganz deutlich: Kultur hat es in unserem Gesellschaftssystem nicht 
leicht... Aber ganz abgesehen von einschneidenden Corona-Maßnahmen und fehlenden Hilfspaketen haben 

wir uns gefragt: „Wer oder was behindert das Schaffen von Kultur?“ Oder aus der rezeptiven Perspektive
gefragt: „Wer oder was stört unseren Zugang zu Kultur?“

Wir haben fünf Persönlichkeiten aus der Kultur-Szene gefragt, welche kulturellen Widersacher
sie wahrnehmen und konnten vier (!) Kultur-Störer ausfindig machen:



40
 J

ah
re

 
Se

ite
 6

40
 J

ah
re

Se
ite

 1
1

Wir blinzeln in die Sonne. Lily sitzt neben mir und wir 
warten auf Anika, ihre 18jährige Tochter. Es fehlt nur noch 
ihre Unterschrift, dann kann der Antrag auf Wohnsitz-
änderung abgeschickt werden. Lily zieht mit ihren drei 
Kindern um. Sie zieht zwar nur in ein Provisorium, aber 
es wird ihre erste eigene Wohnung in Bozen sein. Fern 
von Ehemann und Vater der Kinder. Er bleibt, wo er ist. 
Lily, 35 Jahre alt. Geboren in Bangladesch, seit 16 
Jahren in Südtirol. Eigentlich müsste ich sagen: In Bo-
zen, denn die junge Frau kommt selten über die Stadt-
grenze hinaus. Wie viele ihrer Landsfrauen heiratete sie 
mit 16, ihr Mann übersiedelte nach Italien, Lily folgte 
ihm später nach. Sie verbrachte die Zeit in Bozen mehr 
oder weniger in den eigenen vier Wänden, oder bei den 
anderen Frauen aus Bangladesch. Der Mann wollte es 
so. Damit ist jetzt aber Schluss.
Südtirol ist ein eher junges Einwanderungsland. Erst in 
den 1980er Jahren ziehen Menschen aus anderen 
Ländern nach Südtirol, auf der Suche nach Arbeit. Ei-
nigen durften wir in den letzten zehn Jahren begegnen, 
der Kameramann Agostino und ich – für das Fernse-
hen. Wir berichten über Minderheiten im Ausland, aber 
auch über die „neuen Minderheiten“ im Inland. Wie 
finden sie sich hier zurecht? Was zeichnet sie aus? 
Worüber stolpern sie? 
Armel, Ende 20. Das Studium an der Theologischen 
Fakultät in Brixen hat er abgeschlossen, er ist jetzt 
Religionslehrer. Ein Religionslehrer und ein Albaner. 
Armel kam als kleines Kind Ende der 1990er Jahre 
nach Südtirol. Er spricht den Dialekt seines Heimat-
dorfes Welsberg. Er macht das, was viele junge Men-
schen in Südtirol machen: ausgehen, feiern, sich auf 
die Zukunft vorbereiten. Die Religiosität ist Familien-
sache. „In Albanien war der Atheismus Staatsreligion. 
Meine Mutter hat sich mit meinem Vater bei ihrer An-
kunft in Italien taufen lassen. Viele albanische Familien 
haben diese Taufe auch als einen Prozess der Integra-
tion verstanden. Wir kommen zu euch, wir wollen Teil 
dieser Gemeinschaft werden“.
Sie waren die ersten, die in größerer Zahl nach Südtirol 
kamen – Familien aus Albanien. Vor 25 Jahren reisten 
rund 300 Menschen mit dem Zug an und wurden in 
Welsberg untergebracht. Es war die erste Migrations-
welle hierzulande. Heute sind sie die größte Einwande-
rungsgruppe mit über 5000 Menschen. Wenn Zeitun-
gen über Albaner sprechen, dann meist im Zusammen-
hang mit Kriminalität, mit Schlägerbanden. Die EURAC-
Forscherin Roberta Medda Windischer sagt, die me-

H A I M O  P E R K M A N N

Eine ernstgemeinte Auseinandersetzung mit kulturellen 
Narrativen, ihrer Rolle und ihren Verschiebungen im 
Rahmen der um Hegemonie streitenden Diskurse kann 
nicht umhin, sich auch mit den großen Erzählungen zu 
befassen. Sind diese Metanarrative nun – wie von Je-
an-Francois Lyotard in seinem berühmten Werk über 
„das postmoderne Wissen“ vorhergesagt – zu Ende? 
Oder sind die zahlreichen Themen, mit denen wir uns 
heute nolens volens befassen, nur kleine Verzweigun-
gen jener großen Entwürfe, die als unterirdisches Ge-
flecht weiterbestehen und netzwerkartig immer am 
Werk sind?

Es geht auch darum, Irrtümer und inkohärente Ent-
wicklungen innerhalb dieser Diskursstränge, in denen 
populäre Narrative um Deutungshoheit kämpfen, auf-
zudecken.
Ein Beispiel: Nie war das Thema der vegetarischen Er-
nährung und auch der veganen Lebensweise in den 
Medien so präsent wie heute. Zugleich aber ist der 
Fleischkonsum heute dreimal so hoch wie in den 
1950er Jahren, als es – mit Ausnahme weniger elitärer 
Zirkel in den Großstädten – in Europa noch keine frei-
willigen, dafür aber viele unfreiwillige Vegetarier gab. 
Die eigentliche Frage wäre hier, ob unser Wille, für 
andere da zu sein, schwach, und unsere Vorstellung 
verblendet ist.
Ein anderes Beispiel wäre der inflationäre Gebrauch 
des jüdisch-christlichen Erbes in Europa. Dieses wird 
regelmäßig in den Zeugenstand gerufen, um zu bele-
gen, dass der Islam nicht zu Europa gehöre. Hinterfragt 
man dieses Narrativ auf seinen Gehalt, so entdeckt 
man alsbald, dass es sich weder für den kulturellen 
noch für den religiösen Ansatz fundiert begründen 
lässt. Darüber hinaus haben sich namhafte israelische 

diale Berichterstattung sei ein Problem. Der Großteil 
der Albaner sei gut integriert, spreche gut Italienisch, 
auch sehr gut Deutsch, auch sei der Bildungsgrad sehr 
hoch. „Sie sind also eine Gemeinschaft, die interessant 
ist zu integrieren. Sie sind, wenn man so sagen kann, 
ein gutes Vorbild.“ 
Jing Chen, 32 Jahre alt. Wir treffen die junge Frau beim 
chinesischen Neujahrfest in Bozen. Hunderte von Teig-
taschen werden gerade per Hand zusammengedrückt. 
Jiaozi sind ein typisches Neujahrgerichts. Das gemein-
same Essen ist ein zentraler Wert in der chinesischen 
Kultur. „Für Südtiroler sehen alle Chinesen gleich aus. 
Aber als ich nach Südtirol kam, haben für mich alle 
gleich ausgesehen.“ Die 32jährige Jing kam mit 15 Jah-
ren nach Bozen, ging dort zur Schule, besuchte die 
Universität und versuchte kürzlich in China Fuß zu fas-
sen. „Da fühlte ich mich aber nicht sehr chinesisch. Die 
Leute dort sind sehr fleißig, sie arbeiten und haben nur 
das Geld im Kopf. Hier ist es anders, das Leben ist lang-
samer und man darf hier auch genießen. Vielleicht bin 
ich inzwischen mehr Italienerin. Deshalb lebe ich gerne 
hier.“ Jing Chen wird nicht nach China zurückkehren. 
Ihre Eltern hingegen schon. Das neu gebaute Haus war-
tet dort auf sie, und das Leben in Rente.
Es leben an die 1.200 Chinesen in Südtirol, die chinesi-
sche Gemeinschaft ist sehr eng verbunden. Ende der 
1980er Jahre sind die ersten gekommen und haben 
Restaurants eröffnet, inzwischen sind Cafés, Beklei-
dungsläden oder Friseursalons dazugekommen. Die 
Einwanderer der ersten Generation hatten oft nur eine 
geringe Schulbildung genossen, ihre Kinder sollen es 
besser haben. Seit mehreren Jahren gibt es in Bozen 
eine chinesische Schule, jeden Dienstag- und Donners-
tagnachmittag. Was auffällt: Die Kinder haben zwei 
Namen. Einen chinesischen und einen westlichen. Zwei 
Namen: zwei Welten? Es ist eine Geste der Höflichkeit, 
sagt man uns. Gleich nach der Ankunft in Europa geben 
sich Chinesen ortsübliche Namen. Jing Chen: „Für uns, 
also für die zweite Generation, ist die Frage nach der 
Identität interessant. Viele fühlen sich hier weder italie-
nisch noch chinesisch. Aber meiner Meinung nach kann 
man beides sein.“
Heute leben in Südtirol Menschen aus 138 verschiede-
nen Ländern, die meisten wohnen in der Stadt. Da-
durch wird auch die kulturelle Vielfalt der Südtiroler 
Gesellschaft immer facettenreicher. Knapp über 30 % 
stammen aus einem der 28 Mitgliedsstaaten der Euro-
päischen Union, unter anderem auch aus Ungarn. 

Intellektuelle wie der Historiker Moshe Zimmermann 
oder Shimon Stein zu Wort gemeldet, um sich dagegen 
zu verwehren, dass das Judentum hier als Schutzschild 
gegen den Islam missbraucht wird. 
Ein drittes Beispiel wäre das Narrativ der Identität, das 
derzeit in den USA und Westeuropa den Diskurs domi-
niert, aber langsam wieder am Abflauen ist – ein Nar-
rativ, das uns in Südtirol seit 100 Jahren in Form müh-
samer ethnischer Auseinandersetzungen begleitet.

Wer dazugehört und wer nicht

Sämtliche Narrative der Geschichte, etwa der Kolo-
nialgeschichte, der Frauenrechte – aber auch die 
Nationalepen, von Heldensagen bis zu Opfermythen 
– verdeutlichen, dass hier die Grenze der Erzählung 
zwischen unversöhnlichen, hart umkämpften Positio-
nen verläuft. Hier wird Geschichte geschrieben und 
immer wieder umgeschrieben. Aktuell verläuft eine der 
am heftigsten umstrittenen Grenzen entlang der „Ko-
lonialgeschichte“ und ihrer Geschichtsschreibung.
Historische und kulturelle Narrative versuchen, kom-
plexe Wirklichkeiten erfahrbar zu machen, indem sie 
sich als sinnstiftende Erzählungen erweisen. 

Diese Erzählungen, die eine Gesellschaft durchziehen 
wie Nervenstränge einen Organismus, bestimmen seit 
jeher, wer zur Gemeinschaft dazu gehört und wer aus-
geschlossen wird – inklusive aller, die seit jeher als 
dazugehörende Ausgeschlossene am Rande der Ge-
sellschaft (ko-)existieren. Ein typisches Beispiel wären 
Prostituierte. Im Kampf um die Deutungsmacht konkur-
rieren die Erzählungen: Verschiedene Narrative erzählen 
dieselben Geschichten auf eine konträre Art und Weise 
und beanspruchen die Deutungshoheit jeweils für sich. 

Neben den großen politischen Erzählungen bestehen 
viele kleine, auch diktatorische Erzählstränge, die unser 
Leben durchziehen und für feste Überzeugungen sor-
gen: etwa das Diktat der Mode, das Fitness-Diktat, das 
unsere Körper in begehrenswerte, disziplinierte und in 
dekadente, schlampige Körper einteilt; oder denken wir 
an all die gesellschaftlichen Vorstellungen von guten 
Müttern versus Rabenmüttern.

Innerhalb einer „Gemeinschaft“ sind Narrative auch ein 
Gerangel um die eigene gesellschaftliche Stellung. So 
tobte in Südtirol erst vor wenigen Wochen ein Sturm im 
Wasserglas um die literaturgeschichtliche Relevanz des 
Dichters N.C. Kaser, wohl um den früh verstorbenen 
Poeten vom Podium zu stoßen.

Caroline Fourest: Generation Beleidigt.
Berlin 2020
Jean-François Lyotard: Das postmoderne Wissen. 
Wien 1994 [1979]
Carlo Ginzburg: Der Käse und die Würmer.
Frankfurt a. M. 1979 [1976]

Einmal um
die Welt
und zurück

Von großen und 
kleinen Erzählungen

Angelika König

Haimo Perkmann / Christine Kofler

Szabolcs, genannt Szabi, Mitte 40. Seit zwei Jahren 
führt er in der Bozner Innenstadt ein Café, ab und zu 
serviert er auch eine scharfe ungarische Gulasch-
suppe. Als er nach Südtirol kam, begann er als Sai-
sonarbeiter im Gastgewerbe zu arbeiten. Mehrere 
Jahre hintereinander, bis die Liebe kam, und er blieb. 
Sein Lokal ist heute ein beliebter Treffpunkt, die Ar-
beitszentrale des Vereins der Ungarn in Südtirol. Mit 
Beginn der COVID19-Pandemie im März 2020 wurde 
der Verein aktiver denn je. Der Präsidentin Melinda 
Kindl sitzt der Schreck noch in den Knochen. „Von 
einem Moment auf den anderen blieben die Ungarn 
ohne Hilfe. Da die Hotels im März schließen mussten, 
landeten tatsächlich viele auf der Straße. Von einem 
Tag auf den anderen, auch bei Minusgraden. Wir 
konnten mit Hilfe des Konsulats in Mailand und mit 
Hilfe des Honorarkonsuls Siegfried Brugger die Heim-
reise nach Ungarn organisieren. Wir haben auf diese 
Weise an die 75 Menschen gerettet.“ Das vergangene 
Jahr hat die ungarische Gemeinschaft zusammen-
geschweißt, eben erst wurde die erste ungarische 
Schule in Südtirol gegründet. Die Ungarinnen und 
Ungarn sind stolz auf ihr Land, auf die Kultur und die 
Geschichte. Über Politik will niemand so recht mit uns 
sprechen, der Schatten des ungarischen Präsidenten 
Viktor Orban soll nicht bis nach Südtirol reichen. 
Wir versuchen in unseren Berichten über die neuen 
Südtirolerinnen und Südtiroler ein Gefühl für die Kultur, 
die Gemeinschaft zu geben. Meistens landen wir in der 
Küche und dürfen den Menschen über die Schulter 
schauen, in den Kochtopf hinein. Die Gerichte wandern 
immer mit, bei allen Migrationsgeschichten. Die Ge-
spräche darüber, sie sind unverfänglich. Sie erlauben 
aber ein erstes Kennenlernen. Und immer wird aus der 
Gruppe, aus dem „ihr“ ein „du“. Ein Mensch, mit einer 
ganz eigenen Geschichte.
Ich blinzle in die Sonne. Lily steht nun am Herd und 
wendet die würzigen Teigtaschen im siedenden Öl. Sie 
weiß, dass mir ihre Gerichte schmecken und immer, 
wenn ich zu Besuch komme, gibt es etwas Gutes für 
mich. „Alle Frauen aus Bangladesch können gut ko-
chen. Das ist so“. Noch lebt Lily mit ihren drei Kindern 
in einer Wohnung, die eine Übergangslösung ist. Viele 
Wohnungsbesitzer winken sofort ab, wenn Lily mit ge-
brochenem Italienisch nach einer freien Wohnung fragt. 
Die Vorbehalte sind groß.

Aber wir lassen nicht locker. 

C H R I S T I N E  KO F L E R

Aufstieg

gender und race bestimmten in den vergangenen Jah-
ren die Debatten in den deutschen Feuilletons. Klasse 
schien überholt, ein überstrapazierter Begriff, der dem 
vom Individuum selbstgewählten Milieu Platz machen 
musste. Klassismus, also die Diskriminierung aufgrund 
des sozialen Status, wird im deutschsprachigen Raum 
erst seit einigen Jahren wieder verstärkt diskutiert; im 
US-amerikanischen Raum bereits seit bell hooks inter-
sektionaler Analyse „Where we stand: class matters“ 
aus dem Jahr 2000. class, gender und race lassen sich 
nicht getrennt voneinander denken, so hooks. Sie 
schreibt: „Es ist unmöglich, ernsthaft darüber zu spre-
chen, Rassismus ausmerzen zu wollen, ohne dabei 
über die Bedeutung von Klasse zu sprechen“.
„Aufstieg durch Leistung“, eines der grundlegenden 
Narrative des Kapitalismus, eingebettet in die Vorstel-
lung von Marktwirtschaft und Wachstum als Geschich-
te der Befreiung, wird durch das Erkennen mehrdimen-
sionaler Diskriminierungsformen infrage gestellt. 
Ihren Niederschlag findet die Neuentdeckung der Klas-
se auch in der Literatur: Während französische Schrift-
steller*innen soziale Herkunft, mangelnde Chancen-
gleichheit und fehlende Bildungsgerechtigkeit schon 
länger ausverhandeln (Annie Ernaux, Didier Eribon, 
Édouard Louis), ist die Klassenfrage nun auch zurück 
in der deutschsprachigen Literatur. 

bell hooks: Die Bedeutung von Klasse.
Münster, 2000
Édouard Louis: Wer hat meinen Vater umgebracht?
Frankfurt a.M., 2019
Christian Baron: Ein Mann seiner Klasse,
Berlin, 2020
Deniz Ohde: Streulicht. Berlin, 2020

Pandemie

Was wir bisher nur aus Science-Fiction-Filmen kann-
ten, können wir derzeit in Echtzeit mitverfolgen: Welche 
Erzählungen setzen sich in einer Krisensituation wie 
einer Pandemie durch? Wie konkurrieren unterschied-
liche Diskurse miteinander, wie werden Herrschafts-
techniken und Legitimierungsstrategien eingesetzt? 

Gleich zu Anfang der Pandemie konnte dies eindrucks-
voll verfolgt werden: Auf die Trump‘sche Ausrufung des 
„Wuhan- und China-Virus“ folgten Erklärungen der 
chinesischen Führungsriege, dass das Virus US-ame-
rikanischen Militärlaboren entstamme. Rasch steuerte 
die WHO der Verknüpfung von Ort und Nationalität mit 
der neuen Infektionskrankheit durch die Kommunika-
tion eines neutralen Namens entgegen. Dem Erstarken 
der Nationalstaaten durch Grenzschließungen steht 
das Bewusstsein gegenüber, dass diese Krise aus-
nahmslos alle betrifft und nur weltweite Kooperation 
einen Ausweg bietet. 

Klimawandelskeptiker*innen und konservative Kräfte 
glauben in der aktuellen Situation eine auf uns zukom-
mende Öko-Diktatur zu erkennen und sehen sich in 
ihrer Europaskepsis bestärkt. Linke freuen sich hin-
gegen über den Untergang der Wachstumsgläubigkeit, 
sehen eine Chance für einen „Neustart“ und den Auf-
bau einer sozialen und ökologisch gerechteren Welt. 
Während Humanist*innen die neue Solidarität feiern, 
fürchten sich  andere vor dem Beginn eines neuen 
Überwachungszeitalters und konstruieren sich in Di-
chotomie zu „Elite“  ihre eigene Wahrheit. Welche Er-
zählungen in Zukunft dominieren, ist noch ungewiss. 

Alessandro Manzoni: Geschichte der Schandsäule, 
Mainz 2012 [1840]
José Saramago: Die Stadt der Blinden,
Hamburg, 1997 [1995]
Philip Roth: Nemesis, München, 2011 [2010]

ARAM BARTHOLL, MAP
2006–2019
SKULPTUR ALUMINIUM, ALUMINIUMGEWEBE, STAHLSEILE
900 × 520 × 20 CM

ARAM BARTHOLL, THE PERFECT BEACH
2018

ÖFFENTLICHE PERFORMANCE 
PERFORMER, ALUMINIUMROHRE, FAHNE MIT LEINWANDDRUCK

4,50 × 3,20 M



40
 J

ah
re

 
Se

ite
 1

2

40
 J

ah
re

 
Se

ite
 1

3

Vom Narrativ der Hochkultur
Die Ernsthaftigkeit in der Musik.
Ein Interview mit Giovanni Mancuso

Diskutiert drüber!

Mauro Sperandio

Malte E. Kollenberg

M A U R O  S P E R A N D I O Giovanni Mancuso,
Sie sind mehrfach ausgezeichneter Pianist, 
Komponist und Dozent am Konservatorium
Benedetto Marcello in Venedig. Sie haben mit 
Künstlern wie Elliott Sharp, Malcolm Goldstein 
oder Lukas Ligeti zusammengearbeitet.
Man kann also sagen, Sie sind ein „seriöser“ 
Komponist und Musiker.

G I O VA N N I  M A N C U S O  Ganz und gar nicht. Ernsthaftig-
keit ist ein Gemeinplatz. Was wir kultivieren müssen, ist 
die Nicht-Ernsthaftigkeit.

Wir können also nicht über
„seriöse Musik“ sprechen?

„Seriöse“ Musik wäre die langweiligste Sache der Welt. 
Interessante Musik ist nie ernst. Worauf soll sich diese 
Zuschreibung beziehen? Auf die formale Werktiefe? 
Unter den großen Namen der Musikgeschichte findet 
man vor allem irrwitzige, rasende und exzessive Kom-
ponisten, die sich über ihre eigene Arbeit auch lustig 
machten.

Als seriös gilt aber auch, wer seine Arbeit gut
und gewissenhaft ausführt. Worauf sollten denn 
Komponisten und Interpreten achten?

Sie sollten mit ihrem eigenen Schaffen glücklich sein. 
In der Musik gibt es keine letztgültige Regel: Sobald 
jemand definiert, was man in der Musik darf und nicht 
darf, ist sofort ein anderer da und widerspricht. Ich 
frage meine Schüler*innen oft, was Musik für sie be-
deutet, und höre häufig: Schönheit und Melodie. Ich 
widerspreche ihnen, sage, dass es Musik ohne Schön-
heit und Melodie geben kann. Eine perfekte Definition 
dessen, was würdig ist sich Musik zu nennen, stammt 
von Luciano Berio: „Musik ist alles, was wir in der Ab-
sicht hören, Musik zu hören ... alles kann Musik wer-
den“. Diese Aussage führt uns über jeden konventio-
nellen Parameter hinaus, sogar über den Klang, denn 
wir können auch Musik ohne Klang erleben.

Wir laufen Gefahr, uns zu verlieren. Zu verlieren im Klein-
Klein von Schein- und Nichtdebatten. Jeden Tag, an 
dem auf Social Media Kanälen wieder eine andere Sau 
durchs Dorf getrieben wird ein kleines bisschen mehr. 
Um welche Sau es geht, darum soll es hier nicht gehen. 
Wie genau die Sau beschaffen ist, ist auch völlig neben-
sächlich. Für eine Kulturzeitschrift ist an dieser Stelle 
lediglich von Bedeutung, wie damit umzugehen ist. 

Das Internet und die Digitalisierung haben unsere Welt 
in den vergangenen Dekaden stärker und vor allem 
anders verändert, als viele erträumt oder befürchtet 
haben. Mehr Menschen können ihre Ideen und Gedan-
ken der Welt mitteilen als je zuvor. Gleichzeitig können 
sie schneller und direkter als je zuvor andere Menschen 
erreichen. Vor 20 Jahren waren es die Blogs, die immer 
populärer wurden. Auf einmal hatten Zeitungen und 
Zeitschriften nicht mehr die Hoheit über den Diskurs in 
der Gesellschaft. So bildeten sich Inseln heraus, auf 
denen andere kommerziell erfolgreich und tonange-
bend waren. 

Die Demokratisierung der Information

Jeder kann sich mitteilen, hieß es, und es schien so, als 
sei das die schöne neue Welt. Viele haben die theoreti-
sche Möglichkeit, im Internet die Aufmerksamkeit zu 
kreieren die nötig ist, die eigenen Ideen in den medialen 
Diskurs einzubringen. Wer behaupten würde, dass dies 
eine schlechte Entwicklung sei, müsste sich zu Recht 
fragen lassen, warum nicht jeder diese Möglichkeit 
haben sollte? Facebook, Twitter, Tik Tok und viele an-
dere benötigen als einzige Voraussetzung ein Gerät und 
einen Zugang zum Internet, so die Theorie. In der Praxis 
ist es selbstverständlich dann doch etwas komplizierter, 
denn ein zehn Jahres altes Smartphone erlaubt dir nicht 
dieselbe Partizipation wie ein neues Modell. 

Eines haben alle oben genannten Plattformen gemein-
sam: sie neigen zur Vereinfachung. Ein schönes Bei-
spiel, wie sich durch Vereinfachung in der Publikation 
hervorragend Geld verdienen lässt, sind Boulevard-
medien. Einfache Wahrheiten, einfache Überschriften, 
einfache Weltsichten machen eine Einordnung einfach. 
Das menschliche Leben war aber noch nie einfach. 
Demokratie, Globalisierung und Digitalisierung haben 
die Komplexität noch erhöht, weil uns Bezugspunkte 
wie Raum und Zeit, mit denen sich der Mensch über 
Jahrtausende arrangiert hat und die sein Leben be-
stimmt haben, heute weniger limitieren.

Einfache Antworten auf komplexe
Herausforderungen?

Einfache Antworten waren noch nie eine gute Strategie, 
Herausforderungen anzugehen. Dass sich in einer 

Dann könnte ja auch jeder Gegenstand
ein Musikinstrument sein. 

Ich habe in meinen Werken immer alles mögliche ver-
wendet: von Kinderspielzeug bis zu elektrischen Nudel-
maschinen. Sich selbst einzuschränken, auch in die-
sem Sinne, wäre für mich sehr traurig.

Reden wir über Tradition...

Die Suche nach Regeln und Parametern ist bereits 
Tradition, denn diese ist von Natur aus dazu bestimmt, 
ständig in Bewegung zu sein und sich zu verändern. 
Wenn ich mit meinen Studenten über den revolutionä-
ren John Cage spreche, weise ich darauf hin, dass er 
vor über hundert Jahren, 1912, geboren wurde. In Ita-
lien herrscht ein merkwürdiger Kult um die Klassiker, 
aufgrund dessen es noch immer zu Kontroversen um 
die Avantgarde kommt. Das ist absurd, wenn man be-
denkt, dass die Avantgarde mittlerweile eine histori-
sche Tatsache ist.

Dann ist die Musik also eine Disziplin mit
festen Regeln, die immer wieder umgeschrieben 
werden. Welche Räume sind hier noch
unerforscht?

Meines Erachtens gibt es keine akademischen Kompo-
nisten. „There is no progress without deviation“ sagte 
Frank Zappa. Kein Fortschritt ohne Abweichung. Das 
impliziert aber auch, dass man die Regeln zuvor ken-
nen muss. Ich glaube, dass alles Platz hat, auch die 
Banalität, Hässlichkeit oder schlicht Neugierde: Es liegt 
an den Zuhörenden, wofür sie sich entscheiden.

Das Leben hat einen Preis. Die Freiheit auch.
Es geht um die Früchte der eigenen Arbeit.
Bedauert ein zeitgenössischer Komponist das 
Verschwinden der Figur des Mäzens?

In Italien wird dies stark wahrgenommen, weil es im 
Gegensatz zu anderen europäischen Ländern keine 

komplexer werdenden Welt einfache Antworten und 
unterkomplexe Ansätze leichter verbreiten, ist frustrie-
rend, doch überall zu beobachten. Sinnvoll wäre sicher, 
oft die eigene Position zu hinterfragen. 

Ein Beispiel: In einem Flugzeug sitzen zwei Menschen 
nebeneinander. Eine Person, die westlich sozialisiert ist 
und eine Person, mit einer nicht-westlichen, beispiels-
weise asiatischen Sozialisierung. Beide sind erkältet. 
Die Person mit westlicher Sozialisierung zückt immer 
wieder ein Taschentuch und schnäuzt sich. Die Person 
mit asiatischer Sozialisierung dagegen zieht die Nase 
hoch. Beide staunen über die Unhöflichkeit des jeweils 
anderen, in dem festen Glauben, das eigene Verhalten 
sei das vermeintlich richtige. Diese Situation beschreibt 
lediglich die kulturelle Komponente zweier an einer 
leichten Erkältung Leidender. Welches Verhalten aus 
medizinischer Sicht sinnvoller oder ratsam ist, sei da-
hingestellt. Die weitgehende Entkoppelung von Raum, 
Zeit und Kontext unserer Digitalisierung hat das Poten-
zial, aus dieser winzig kleinen interkulturellen Szene ein 
Ereignis zu kreieren, das in verschiedenen Kulturkrei-
sen völlig unterschiedlich wahrgenommen wird. Eine 
vermeintlich simple Situation wie die oben beschriebe-
ne ist schon so komplex, dass sie mit einem 10-Sekun-
den-Video oder einem kurzen Social Media Post gar 
nicht erfasst werden kann.

Schrei nicht so laut

Es ist verlockend, sich den sozialen Medien hinzuge-
ben. Es lassen sich die eigenen Ideen unters Volk 
bringen. Mit einer guten Strategie sehr erfolgreich. 
Selbst wenn die eigene Strategie, im übertragenen 
Sinne nur darin besteht, am lautesten zu schreien. Der 
Komplexität menschlichen Seins allerdings wird dies 
niemals gerecht werden können.

Auch eine Kulturzeitschrift wird immer nur einen Aus-
schnitt abbilden können. Letztlich ist es das Wie und 
nicht das Was, das die Kulturzeitschrift ausmacht. Das 
Wie lässt sich im Reden und Debattieren über Kultur 
aber nur dann erfolgreich bewerkstelligen, wenn die 
Grundlage eben dieser Debatte, die Regeln des Debat-
tierens, den Teilnehmern bekannt sind. Sind sie es nicht, 
ist eine erfolgreiche Teilnahme nicht möglich oder hängt 
von Faktoren ab, die keinen Einfluss haben dürfen.

Wenn das Disruptive der Digitalisierung so enorm ist, 
dass wirklich alle Grundfesten des menschlichen Zu-
sammenlebens in Frage gestellt werden, dann befindet 
sich auch die Kulturzeitschrift im Blindflug. Wenn aber 
die freie Meinungsäußerung der Grundpfeiler der De-
battenkultur sein soll, dann sind in Abwesenheit ande-
rer limitierender Faktoren alle Meinungen für die Teil-
nahme an der Debatte zulässig.

reale Unterstützung durch den Staat gibt. Dieses Ver-
ständnis ist in unserem Land in den 1970er Jahren 
verloren gegangen. Das hat aber auch dazu geführt, 
dass wir aus der Not eine Tugend machten. Heute 
würde ich sagen: Wen kümmert’s? Werke von künst-
lerischem Wert entstehen sowieso. Eine Auftragsarbeit 
ist ein zweischneidiges Schwert, denn sie ist immer mit 
einer gewissen Einengung verbunden.

Diese Einengungen zwingen uns zu Konzessio-
nen. Wie viel Freiheit sind Sie bereit aufzugeben?

Es kam vor, dass meine Arbeit zensiert wurde, weil die 
Themen, die ich behandelte, außermusikalisch waren 
und ein gewisses Gewicht hatten, etwa die Verflech-
tungen zwischen Staat und Mafia oder andere politi-
sche Fragen. Hier habe ich unüberwindbare Mauern 
entstehen sehen. Schwerwiegender als die Zensur ist 
jedoch die Selbstzensur, die dazu führt, dass Men-
schen ihre Freiheit einschränken, um nicht Gefahr zu 
laufen, von zukünftigen Aufträgen ausgeschlossen zu 
werden. So hat sich ein „Ballett der guten Sitten“ eta-
bliert, das der Erfindungsgabe und dem Wagemut, die 
unseren Beruf auszeichnen, nicht förderlich ist.

Gibt es in Ihren Augen eine klassische
Komposition, die unveränderlich ist und
zugleich revolutionär bleibt?

Ich glaube, dass man alles bedenkenlos anfassen, ver-
unstalten und übertreten darf. Ich denke dabei an 
Mauricio Kagels Werk zu Beethoven. Man muss nur 
aufpassen, dass man nicht um den Beifall des Publi-
kums heischt und in Kitsch verfällt. Ich liebe Ironie und 
Sarkasmus sehr, auch in der Musik. Das Lustige hin-
gegen macht mich etwas ratlos. Viele Darsteller, auch 
sehr gute, haben Gefallen daran gefunden, in ihre Dar-
bietungen komische Episoden einzufügen. Das Abend-
programm ist klassisch, so wird die „Seriositätsquote“ 
eingehalten. Hinzu kommt aber die Unterhaltung, um 
das Publikum zu umwerben, zu begeistern und letztlich 
zufrieden zu stellen.

So eindimensional wie im vorangegangenen Beispiel 
ist zwar kaum eine reale Situation. Das Prinzip bleibt 
aber auch mit X-Variablen grundlegend dasselbe. Wir 
müssen eine gemeinsame Möglichkeit der Kommu-
nikation haben, um uns verständigen und debattie-
ren zu können. Haben wir die nicht mehr, erleben 
wir eine Kulturrevolution.

Warum? Darum!

Wir müssen das, was uns entgegnet wird, aber auch 
die eigene Position hinterfragen. Mir ist in Südkorea 
einmal vorgeworfen worden, ich würde zu viel Warum-
Fragen stellen und müsse damit aufhören. Damit habe 
ich mich viel beschäftigt. Auf der einen Seite habe ich 
eine Erklärung dieser Forderung im kulturellen Kontext 
des Landes und des Zusammenlebens gefunden, auf 
der anderen Seite ist diese Forderung gleichzeitig et-
was geblieben, das sich mit meinem Selbstverständnis 
nicht vereinbaren lässt. Jemandem die Frage nach dem 
Warum absprechen zu wollen, widerspricht meinen 
moralischen Überzeugungen. Ein „Warum?“ mit einem 
pauschalen kurzen „Darum!“ zu beantworten, was si-
cherlich fast jede und jeder schon einmal erlebt hat, ist 
problematisch. Eine Antwort, eine verständliche Er-
klärung ist eine Notwendigkeit. Wenn es diese Antwort 
nicht gibt oder sich eine Frage nicht beantworten lässt, 
ist das ebenso eine Antwort, die genau so transparent 
gegeben werden sollte.

Antworten auf die Fragen unserer Zeit zu geben, 
kann das Ziel einer Kulturzeitschrift sein. Und si-
cherlich lässt eine Zeitschrift für aktuelle Fragen 
die Möglichkeit offen, Antworten zu geben. Viel-
leicht ist es aber auch so, dass die Kulturzeit-
schrift, sozusagen ein Relikt vergangener Jahr-
hunderte, sich durchaus der Attitüde eines digita-
len sozialen Netzwerks des 21. Jahrhunderts be-
dienen sollte: eine Plattform bereitzustellen. Eine 
Plattform, die Raum gibt zur Beantwortung von Fragen, 
aber vor allem auch, um diese erst einmal stellen und 
darüber diskutieren zu dürfen. Dass sich Einzelpositio-
nen der Zeitschrift dabei nicht durch Algorithmen mo-
netarisieren lassen, ist der Debatte wahrscheinlich 
zuträglich. Allerdings erfordert es auch bei den Ma-
chern eines solchen Mediums eine gewisse Weitsicht, 
langfristige Tendenzen sehen und filtern zu können, 
ohne von kurzfristigen Entwicklungen abgelenkt zu 
werden.

Und vielleicht sollte eine Kulturzeitschrift vor allem ei-
nes tun: die Wissenschaftlichkeit hochhalten und sich 
des Umstandes bewusst sein, dass abschließendes 
Wissen illusorisch ist; dass der Diskurs aber notwendig 
ist, um Wissensfortschritte zu erreichen. Darum: Dis-
kutiert darüber!



C
ur

at
or

s 
Pa

ge
 

Se
ite

 1
5

Das 40. Jubiläum der vorliegenden Zeitschrift hat 
39NULL veranlasst, die Frage zu stellen, was wohl in 
den letzten 40 Jahren die prägendste sozio-kulturelle, 
globale Wende verursacht hat. Eindeutige Antwort: 
das Internet! 

Neue Kommunikationsmedien ermöglichen neue Kul-
turen, die die Gesellschaft verändern und neue Lebens-
formen hervorbringen: Das Internet bietet neue Wege 
der Schaffung und Verbreitung von Symbolen, die es 
den Menschen im Laufe der Geschichte ermöglicht 
haben, bestehende kulturelle Praktiken zu verändern 
und durch diese Veränderungen in der Art und Weise, 
wie Menschen miteinander umgehen, Gesellschaften 
zu transformieren. Heute wissen wir, dass neue digita-
le Technologien, insbesondere neue Kommunikations-
netzwerke, die im Internet verbunden sind, eines der 
Hauptwerkzeuge sind, die die Etablierung radikal neu-
er Modelle der kulturellen Produktion, des Manage-
ments und der Informationsverbreitung ermöglicht 
haben. Das Internet ist ein wichtiges Werkzeug für den 
schnellen, flexiblen und freien Informationsaustausch, 
das derzeit keine Zensur oder andere Barrieren zulässt. 
Unkontrollierbarer Informationsfluss bedeutet auch 
Macht in einem politischen Sinne. Das Internet ist im 
Gegensatz zu den traditionellen Massenmedien ein 
„Pull“-Medium, d. h. es zwingt den Benutzer, aktiv zu 
werden: Jeder Computer, der mit dem Netz verbunden 
ist, kann nun zu einer Sendestation, einem Verlag oder 
einer Kunstgalerie werden, abhängig nur von den Fä-
higkeiten und Absichten des Besitzers. Diese demo-
kratische Natur des Netzes ist gut geeignet, um einen 
alternativen Informationskanal als Gegenpol zu den 
klassischen Massenmedien zu bieten. Und im Gegen-
satz zu den alten institutionalisierten Medien bietet es 
viel mehr Flexibilität und kann zu einem mächtigen 
Werkzeug der sozialen Interaktion werden. Im Vergleich 
zu den klassischen Medien, haben sich durch das In-
ternet also radikale Strategien der Informationsvertei-
lung herausgebildet und es hat somit eine neue Medi-
enkultur geschaffen, die unsere kulturellen und sozialen 
Praktiken stark beeinflusst hat.

Der in Berlin lebende Konzeptkünstler Aram Bartholl 
fragt sich und damit uns, in welcher Form sich die Netz-
datenwelt in unserem Alltag manifestiert. „Was kehrt aus 
dem Cyberspace in den physischen Raum zurück? Wie 
beeinflussen digitale Innovationen unser Alltagshan-
deln?“ In seinen temporären und experimentellen Arbei-
ten versucht Bartholl, Offline-Foren für die Arten von 
Diskussionen zu schaffen, die sich normalerweise on-
line, auf Facebook, Twitter und Co. abspielen. Er mate-
rialisiert die digitalen Kulturen und projiziert die Cyber-
welt so zurück in den realen Raum. Situationskomik, 
Sarkasmus und groteske Konfrontationen bleiben nicht 
aus, wenn er die Lücken, Widersprüchlichkeiten oder 
Absurditäten unseres digitalen Alltags in räumliche Set-
tings überführt. Leben im technischen Zeitalter - ein 
Trial und Error mit performativem Potential.

«Legen Sie sich wie tot auf den Boden und warten Sie, 
bis Sie angesprochen werden!». Dazu fordert Hannes 
Egger die Betrachter*innen, beziehungsweise Leser*in-
nen auf. Es könnte das Skript einer Performance des 
amerikanischen Künstlers Chris Burden sein. Burden 
revolutionierte den Performancebegriff mit Werken wie 
etwa Doomed, das 1975 im Museum of Contemporary 
Art in Chicago gezeigt wurde. Der Künstler legte sich auf 
den Boden des Ausstellungsraumes und die Perfor-
mance dauerte so lange (45 Stunden), bis die vehemen-
te „Ansprache“ des Performers durch die Zuschauenden 
nicht mehr ignoriert werden konnte. Doomed fragte nicht 
nur nach der Rolle des Künstlers oder der Künstlerin, 
sondern thematisierte das ethische Verhalten der Mu-
seumsbesucher*innen mit, die sich hier im Museums-
raum direkt gegenüberstehen. The artist is absent – Per-
form yourself – der Künstler ist abwesend. Das ist der 
Titel eines Künstlerbuches von Hannes Egger aus dem 
diese Handlungsanweisung stammt. Es ist nicht nur die 
Umkehrung der bekannten Ausdauerperformance «The 
Artist is Present» von Marina Abramovic, sondern auch 
des Titels der Abschlussarbeit meines Studiums der 
Kunstgeschichte: «The artist is present» behauptete ich 
damals, und zwar selbst dann, wenn er abwesend sein 
möchte oder könnte. Die Institution Museum, im Spezi-
fischen Museen für Gegenwartskunst (aber auch die 
Kunstgeschichte, Kunstkritik und weitere Akteure), so 
wollte ich aufzeigen, kommen ohne Künstler*in nicht aus, 
selbst dann nicht, wenn das Werk musealisiert, gesam-
melt, ja konserviert wird. Ein Dilemma, denn entgegen 

dem postmodernen «Tod des Autors» oder, zeitgenössi-
scher gedacht, verschiedenen Strategien des Sich-Ent-
ziehens, ist die Künstler*innenfigur präsenter denn je und 
spricht mit in der Rezeption, Interpretation oder Be-
schreibung des Werkes. Und nun behauptet also Hannes 
Egger das Gegenteil. Das hat mich interessiert. Es geht 
noch weiter: anstelle des Künstlers sei du – das Publikum 
– der Künstler/die Künstlerin. Das Büchlein enthält gegen 
fünfzig Anleitungen zum Aufführen einer Performance. 
Jede davon ist illustriert mit einer Zeichnung eines ge-
schlechtslosen, kopflosen (Publikum ?)-Performers. Die 
Arbeit fordert also uns, die Betrachter*innen, heraus, 
aktiv zu werden. Der Doppeltitel macht es deutlich: Die 
Fragestellung geht in zwei Richtungen. Was ist die Rolle 
der Künstler*innen und was ist diejenige der Betrach-
ter*innen? Wird das Publikum ausgestellt? Die Anweisun-
gen sind banal bis komplex, manche brauchen Mut und 
würden mich als Performer*in exponieren, andere könn-
te man problemlos ausführen, ohne dass jemand ande-
res davon Kenntnis nehmen würde. Wenn man sie ge-
nauer anschaut, zeigen sie aber auch eine lose Ge-
schichte derjenigen Kunst auf, der die Pole von Präsenz 
und Absenz der/des Künstler*in auf die Probe stellt, 
nämlich der Performancekunst. 
Am meisten Zeit in Meran habe ich bei meinem Gastge-
ber Hannes Egger verbracht. Dies in der Planung meiner 
Recherchewoche ahnend, hab ich mir gewünscht, auch 
sein Atelier zu besuchen. Den Leser*innen dieses Textes 
ist er wohl bekannt und gerade deshalb wollte ich gerne 
über Hannes schreiben. «Bei mir kommen wir sicher auch 

mal vorbei», schrieb mir Hannes auf meine Bitte, auch 
sein Atelier besuchen zu dürfen. Dass der Atelierbesuch 
begann, bevor ich am letzten Tag meines Aufenthaltes 
tatsächlich den Ort, wo Hannes lebt und arbeitet, be-
suchte, ist symptomatisch für seine künstlerische Praxis. 
Sie kann überall entstehen und ist nicht auf ein Studio 
angewiesen. Die Arbeiten von Hannes Egger schaffen 
einen Dialog und entstehen, vermute ich, zu Teilen auch 
im Dialog. Der Ort, an dem Hannes doch vornehmlich 
arbeitet – nun in Corona-Zeiten während der Entstehung 
dieses Textes sind ja diese Orte wichtiger denn je ge-
worden – ist ein altes, renoviertes Haus im Dorfkern von 
Lana, ein einladender Garten, ein Wohnzimmer voller 
Bücher, das direkt an die offene Küche grenzt und im 
Erdgeschoss des Hauses eine umgebaute Garage, in der 
sich das Archiv des Künstlers, Autors, Herausgebers und 
Vermittlers befindet. Wir verbrachten viel Zeit zusammen 
im Auto und fuhren von Meran bis ins Grödnertal, nach 
Innsbruck und wieder zurück. Alle meine Fragen zum 
Gesehenen und Vorbeiziehenden, zu den Personen, die 
wir gerade besuchen würden, wusste er zu beantworten 
– mehr als das, die Antworten führten zu interessanten 
Gesprächen. Ich habe von Hannes etwas zu benennen 
gelernt: Man sollte im Leben keine «um-zu»-Projekte 
machen. Also Dinge tun, auf die man wenig Lust hat, zu 
denen man aber ja sagt, weil man denkt, man tut dies, 
um zu... eben. Ich habe in diesem Moment realisiert, dass 
diese Recherche-Woche in Meran für mich kein Umzu-
Projekt ist sondern es ohne Ziel und Absicht geschieht 
und nichts passieren muss. 

Real Digital Hannes Egger

40
 J

ah
re

Se
ite

 1
4

ARAM BARTHOLL, FORGOT YOUR PASSWORD? (STRASBOURG)
2018 

INSTALLATION AUF ÖFFENTLICHEM WERBEPLAKAT 
DRUCK AUF PAPIER 320 × 240 CM

HANNES EGGER
THE ARTIST IS ABSENT – PERFORM YOURSELF
2015

Nina Lex / Martin Santner Judith Welter



40
 J

ah
re

 
Se

ite
 1

6

Kulturelemente nimmt Dich 

mit auf die Reise.

Vergiss nicht die Erneuerung des 

Kulturelemente Jahresabos mit der Einzahlung 

von € 22 (Italien) bzw. € 29 (Ausland) auf 

folgendes Konto der Südtiroler Sparkasse 

IT30F0604511601000001521300

Vielen Dank! Die Redaktion

Autorinnen und Autoren

Aram Bartholl
Künstler, Berlin

Hans Heiss
Historiker, L. Abg. a. D., Brixen

Angelika König
Journalistin, Bozen

Christine Kofler
Literaturwissenschaftler, Meran

Malte E. Kollenberg
Multimediareporter, Berlin

Nina Lex
Doktorandin, freie Autorin und Redakteurin bei 

39NULL Magazin für Gesellschaft und Kultur, Berlin

Giovanni Mancuso
Komponist und Dozent am Konservatorium

Benedetto Marcello, Venedig

Dominik Pazeller
Freier Redakteur und Social-Media-Manager, Schnals

Haimo Perkmann
Kulturjournalist, Meran

Martin Santner
Chefredakteur 39NULL Magazin für

Gesellschaft und Kultur, Naturns/Berlin

Mauro Sperandio
Autor, Journalist, Venedig/Meran

Felix Stalder
Professor für Digitale Kultur und Theorien

der Vernetzung an der Zürcher Hochschule
der Künste, Zürich/Wien

Judith Welter
Direktorin Kunsthaus Glarus, Glarus/Zürich

Lydia Zimmer
Literaturexpertin und -vermittlerin, Basel

Während die dramatische Hauptfigur einer Geschichte 
im Normalfall durch ihren überlegenen Charakter, ihren 
Verstand oder ihre moralische Stärke zur Identifikation 
einlädt, sind es bei einer Antiheldin bzw. einem Anti-
helden gerade Schwächen, Widersprüche oder be-
fremdende Eigenheiten, die ihren Reiz ausmachen. 
Die internationalen Antiheldinnen in den kommenden 
drei Buchtipps sind vielschichtige und exakt gezeichne-
te Charaktere, die man so schnell nicht wieder vergisst. 

Die Protagonistin des Romans Erschlagt die Armen! 
von Shumona Sinha schlägt in der Pariser Mètro einen 
Migranten mit einer Weinflasche. Die Frau wird in Poli-
zeigewahrsam genommen. Dort soll sie sich erklären: 
Was treibt eine dunkelhäutige Frau indischer Abstam-
mung, die als Dolmetscherin zwischen Asylbewerbern 
und Beamten vermittelt, zu einer solchen Tat? Was für 
eine Ausgangslage für einen Roman!
Die Antiheldin lebt die gesellschaftlichen Widersprü-
che: Täglich übersetzt sie die Lügen der Asylbewerber, 
deren offensichtliches Elend der Behörde nicht reicht 
– und ist angewidert von einem System, deren Teil sie 
geworden ist. 
Es ist auch Sinhas eigene Geschichte, die sie hier er-
zählt: Ihren Dolmetscherjob hat sie nach der Veröffent-
lichung verloren. Sinha lebt nun vom Schreiben. In 
Frankreich, der jetzigen Heimat der Autorin, hat der 
Roman viel Aufsehen erregt.
Erschlagt die Armen! ist ein zorniger Roman mit nur 128 
Seiten. Sinhas Stil ist einzigartig. Doch dank der aus-
gezeichneten, kraftvollen und bilderreichen Sprache 
sowie der aufrüttelnden Fragen zur Identität und zum 
Zusammenleben in unserer globalisierten Welt wirkt 
das Buch noch lange nach. 

Die Gesellschaft als übermächtiger und nicht zu be-
siegender Gegner: Durch ihr unabwendbares Scheitern 
ist jede Antiheldin auch eine tragische Figur. In Meine 
Schwester, die Serienmörderin verfolgt die nigeriani-
sche Autorin Oyinkan Braithwaite mal einen komödian-
tisch-satirischen, mal einen tragikomischen Ansatz in 
der Darstellung ihrer beiden Antiheldinnen.

Shumona Sinha: Erschlagt die Armen!
Edition Nautilus 2015, 128 Seiten
#Menschenrechte, #Migration, #Flucht, #Privilegien

Oyinkan Braithwaite: Meine Schwester, die Serienmörderin
Blumenbar Verlag 2020, 240 Seiten
#Patriarchat, #Feminismus, #Rache, #Eifersucht

Lesley Nneka Arimah: Was es bedeutet, wenn ein Mann aus dem Himmel fällt
culture books 2020, 161 Seiten
#Frauenleben, #Liebe, #Freundschaft, #Heimat, #Töchter

Der Roman dreht sich um ein ungleiches Schwestern-
paar: Während die schöne Ayoola die Angewohnheit 
pflegt, ihre Liebhaber umzubringen, räumt ihre prag-
matisch veranlagte Schwester Korede hinter ihr auf. Die 
Krankenschwester weiß, wie sich Blut beseitigen lässt, 
– und ihr Kofferraum ist groß genug für jeden Toten-
transport. Doch als sich Koredes Schwarm Tade, der 
attraktive Arzt aus dem Krankenhaus, in Ayoola ver-
liebt, gerät Korede in ein Dilemma.
Schwarzer Humor, Prägnanz und Bissigkeit: Das 240 
Seiten umfassende Buch liest sich schnell; es ist witzig 
und ironisch. Und doch ist dieser euphorisch gefeierte 
Roman so beiläufig feministisch wie abgründig. Einblicke 
in den Alltag mit Korruption und männlicher Dominanz 
sowie in die Familiengeschichte der Schwestern können 
als überspitzer, sarkastischer Feminismus gelesen wer-
den. Damit gewinnt die Autorin weltweit ihre Fans.

Literarische Antiheldinnen zeichnen sich oft auch durch 
mangelnde Anpassung, eine kritische Haltung und Ori-
ginalität aus. Alle Frauenfiguren im Erzählband Was es 
bedeutet, wenn ein Mann aus dem Himmel fällt sind 
stark, wild, rebellisch, eigensinnig und bockig. Töchter 
und Mütter landen immer wieder in außergewöhnlichen 
Extremsituationen  und erforschen die verschiedenen 
Arten elterlicher Fürsorge. So gibt es etwa die Frau, die 
sich verzweifelt danach sehnt, Mutter zu werden, und 
auf verbotene schwarze Magie zurückgreift. Oder eine 
Geschichte über eine 14-jährige Tochter, die von ihrer 
Mutter in die USA nachgeholt wird; bei ihrem Vater in 
Nigeria hätte sie es jedoch viel besser gehabt.
Der vielfach ausgezeichnete Debütband stammt aus 
der Feder eines international gefeierten literarischen 
Talents: Lesley Nneka Arimah. Ihre 12 Erzählungen sind 
stilistisch vielseitig und decken die unterschiedlichsten 
Genres ab: vom psychologischen Realismus und mo-
saikartigen Familienstudien über phantastische Götter-
mythen bis hin zu dystopischen Parabeln. Jede dieser 
Kurzgeschichten ist purer Lesegenuss! 

Internationale
Antiheldinnen

Lydia Zimmer


