
Reflexionen zu (Post)-Corona



Mehr oder weniger behutsam bewegt sich die Welt aus dem 
Corona-Schock heraus und lernt in kleinen Schritten mit 
dem Virus umzugehen. Der Primat des Gesundheitsschut-
zes trifft in den Abwägungen von Politik und Öffentlichkeit 
auf neue Prioritäten: die Sicherung der wirtschaftlichen 
Grundlagen, die Austarierung des Verhältnisses von Staat 
zu Einzelnem, die Bedeutung des kulturellen Lebens, die 
Veränderungen in den sozialen Beziehungen, um nur einige 
zu nennen. In diesen Abwägungen zeigen sich erste Wei-
chenstellungen für eine Post-Corona-Zeit. Viele Stimmen 
betonen dabei, dass es ein einfaches Zurück nicht geben 
kann. Und dennoch scheint das Bedürfnis, zu einer vormals 
gekannten Normalität zurückzukehren, groß zu sein.
	 Die Südtiroler Kulturzeitschrift Kulturelemente möchte in 
dieser Phase der Umorientierung zusammen mit dem Kulturmagazin 
39Null und der Südtiroler Landesbibliothek Dr. Friedrich Teßmann zu Reflexion und Diskussion 
einladen und hat dazu eine Sonderausgabe gestaltet, die der reichweitenstärksten Tageszeitung 
Südtirols beiliegt und so rund 50.000 Haushalte erreicht. Die Ausgabe versteht sich als Einla-
dung, sich abseits der aktuellen Entwicklungen mit möglichen längerfristigen Veränderungen 
auseinanderzusetzen. Die Texte aus unterschiedlichen Themenfeldern wollen Gedanken und 
Ideen zum Weiterdenken formulieren.
	 So plädiert die Philosophin Nina Lex für ein Nachdenken über unsere Krisenerfahrungen und 
stellt die Bedeutsamkeit des Sozialen Raumes in den Mittelpunkt ihrer Ausführungen. Der Haptik-
forscher Martin Grunwald erzählt von der Bedeutung der Berührung, menschlicher Nähe und 
Kontaktverboten. Der Regisseur und neue Intendant der Vereinigten Bühnen Bozen, Rudolf Frey, 
lädt uns ein, uns auf Theater-Begegnungen einzulassen. Die Philosophin Bärbel Frischmann  
entwickelt für uns eine Perspektive auf einen veränderten Umgang mit Angst, der frühere Kultur-
staatsminister Julian Nida-Rümelin gibt im Interview Antworten auf die Frage, wie sich Risiko 
kalkulieren lässt und welcher Verantwortung jede*r Einzelne sich stellen muss. Der Künstler  
Hannes Egger stellt uns die begleitende Fotostrecke der Künstlerin Silvia Morandi vor und nimmt 
sie als Anlass für eigene Post-Corona-Gedanken. Und wie zeigt sich die Krise, wenn man bereits 
in einer Krise lebt? Der Schriftsteller Ibrahim Nehme blickt vom krisengeschüttelten Beirut auf 
Europa. Am Ende verbindet uns mehr, als uns trennt.

Johannes Andresen

Editorial

Silvia Morandi, Anima Condivisa, 2020

Foto: Alexandra Kaufmann 

Color grading: Daniel Kraus



Sinngemäß hatte Churchill einmal ausgerufen: „Never waste a cri-

sis!“ Wenn damit gemeint war, dass außergewöhnliche Umstände 

außergewöhnliche Handlungen erfordern, welche durchaus mit 

der gewohnten und akzeptierten Realität brechen, dann lässt sich 

getrost festhalten, dass diese Krise nicht verschwendet wurde. 

Aber beschleicht uns nicht auch das Gefühl, dass der Umgang mit 

der Pandemie so manchen Zweifel aufwirft? War denn nicht längst 

vorhersehbar, dass uns eine Pandemie bevorsteht? Ist der Staats-

apparat zu einem bürokratischen Monstrum geworden, das bei 

akutem Handlungsbedarf viel zu schwerfällig in Gang kommt? Mit 

der Antwort auf die Frage, ob die Krise verschwendet wurde, kann 

Nina Lex
Widerstand zwecklos

man es sich also nicht so leicht machen. Und schon findet man 

sich auf dem gleichen wankelmütigen Kurs, den man den meisten 

europäischen Regierungen doch eigentlich vorhalten will. 

	 In seiner ursprünglichen Bedeutung bezeichnete das 

Wort κρίσις krísis (griech. von krinein) noch eine Art Meinung, 

aber auch Trennung im Sinne einer Beurteilung, die schließlich 

eine Entscheidung fordert. Im Deutschen spiegelt sich linguis-

tisch zumal die feine Trennschärfe zwischen Scheidung und 

Entscheidung wider – beides Dinge, mit denen die Pandemie 

unser soziales Umfeld verändert hat. Wie unter einem Brenn-

glas schien die Pandemie alle Tiefen und Untiefen der Gesell-

schaft hervorzukehren. So elementare Fragen wie über Leben 

und Tod rückten in unser Bewusstsein. Aber zentral wurde 

damit vor allem auch jene bereits seit der Antike breit diskutierte 

Frage nach dem Gemeinwohl (bonum commune) – nach unse-

ren Werten, unserer Solidarität, unserer Toleranz und nicht  

zuletzt nach Freiheit und Gerechtigkeit. Das, was wir „sozialen 

Raum“ nennen, hat dabei eine erhebliche Bedeutung. Denn 

hier stellt sich die Frage nach einer geeigneten Selbst- und 

Weltkompetenz in Rückbindung an die eigene Person als  

Antwort auf die Frage des französischen Philosophen 

Roland Barthes, wie wir zusammenleben wol-

len (comment vivre ensemble) am unmit-

telbarsten. Gleichzeitig taten sich hier 

die tiefsten Gräben auf, die vielleicht 

längst unter der Oberfläche einer  

florierenden Konsumgesellschaft 

lauerten. Von einem Tag auf den an-

deren mussten wir unsere Freiheit 

einem unsichtbaren Virus anpas-

sen, während unsere Solidarität,  

unser Gemeinschaftssinn und unser 

Verantwortungsgefühl gegenüber 

den schwächeren und verletzlichen 

Gruppen in der Gesellschaft auf 

eine harte Probe gestellt wurden. Mit 

manchmal ernüchterndem Ergebnis 

für eine Gesellschaft, die sich als Soli-

dargemeinschaft versteht. 

Wir waren zu kultureller Enthaltsam-

keit, zu Abstand und in Einsamkeit 

gezwungen, was zu subjektiven,  

genauso wie zu gesellschaftspoliti-

schen Krisen führte. Und doch 

könnte uns das die Schieflage eines 

individualisierenden Konzepts von 

Resilienz vorspiegeln. Was uns  

Kultur wert ist, rückte unrühmlich in 

den Kontext der Monetarisierung 

und brachte im öffentlichen Diskurs auf unglückliche Weise 

Ökonomie und Menschlichkeit kritisch gegeneinander in Stel-

lung. Und doch hätten wir daran ablesen können, dass Kultur 

nicht bloß Entertainment, sondern soziale Bildung und Erzie-

hung des Herzens ist.

	 Zivilisierter Umgang, eine respektvolle Debatte, kollektive 

Resilienz – all das sind Chiffren, bei denen wir feststellen muss-

ten, dass sie irgendwo auf dem zielstrebigen Weg zu unserer 

Selbstverwirklichung im Miteinander auf der Strecke geblieben 

sind. Einzelkämpfertum kultiviert zum pandemischen Prepper-

Aktivismus. Die Freiheit zu denken oder der kantische Mut, sich 

seines eigenen Verstandes zu bedienen, wurde fragwürdig ver-

klärt, als sektiererische und krude Überzeugungen, jeden 

gesunden Menschenverstand ignorierend, weltweit in Aktion 

traten. Jeder beansprucht die Deutungshoheit, obgleich viele 

verlernt zu haben scheinen, was Wissen meint oder wie man es 

sich aneignet. Medienkompetenz war zu Kants Zeiten aber 

auch noch kein Thema. 

	 Darf man also nach all dem auf Besserung hoffen? Die 

Vergangenheit reflektieren heißt an dieser Stelle doch in die 

Zukunft denken. Auf die Reflexion über die verschiedenen 

Problemlagen müssen individuell aber auch politisch Taten 

folgen: In Bildung investieren, prekäre Verhältnisse systema-

tisch verhindern, Chancengleichheit und Gleichberechtigung 

umsetzen, humanitäre Werte verankern, Kooperation statt 

Konkurrenz! Der Weg ist weit, aber im besten Fall erweist sich 

die Pandemie rückblickend dann vielleicht als klärendes  

Gewitter, um unsere Umgangsformen und Werte zu überden-

ken und dementsprechend politische Weichen zu stellen.



Wahrscheinlich gibt es gar keine Kindheitsverläufe ohne die Er-

fahrung, etwas oder auch sich selbst nicht berühren zu dürfen. 

Aus Sorge und Vorsorge, aus berechtigter oder übertriebener 

Angst, gelassen oder chronisch überlastet, wird der Mensch im 

kindlichen Stadium seiner Entwicklung in aller Regel in seinen 

Berührungserfahrungen reglementiert oder sogar mit strikten 

Verboten in die Schranken gewiesen. So ist es in unserem Kul-

turkreis ein hohes Erziehungsziel, dass die Nahrung möglichst 

unter Nutzung von Werkzeugen in den Körper verbracht wird. 

Nur kurze Zeit – oder gar nicht – wird dem Kinde die händische 

Exploration von Nahrung gewährt. Ebenso unnachgiebig wer-

den auch die kindlichen Erkundungsversuche der körpereige-

nen Ausscheidungen reglementiert, und frühzeitig werden die 

eigenen und fremden Genitalien zu explorativen Tabuzonen  

erklärt. Überdies wird jede Form der genüsslichen Selbstberüh-

rung in Form von Nasebohren, Daumensaugen und Nägel-

knabbern mehr oder weniger eindringlich kommentiert, 

verboten oder sogar bestraft. Die alte Küchenwaage der Groß-

eltern kann ebenso mit einem Berührungstabu versehen wer-

den wie die scharfen Messer in der Küche, das Werkzeug in der 

Kiste oder die Kosmetiktasche der älteren Schwester. Kontakt- 

oder Berührungsverbote gehören demnach zu den elementaren 

Hinweiserfahrungen, die wir als Kinder innerhalb unseres fami-

liären Umfeldes machen. Und auch außerhalb der familiären 

Zone konfrontiert das soziale Umfeld heranwachsende Men-

schen mit Berührungsverboten; allgemeiner Konsens herrscht 

darüber, dass das Eigentum anderer nicht einfach berührt und 

haptisch exploriert werden darf. Das gilt für Spielzeugeigentum 

ebenso wie für die Brotbüchse oder das glänzende Laufrad des 

anderen. Was nicht „mein“ ist, darf nur auf Nachfrage und mit 

ausdrücklicher Erlaubnis berührt oder sogar benutzt werden. 

Wir begreifen ziemlich schnell, dass die beweglichen Teile der 

äußeren Welt nicht für Jeden und jederzeit zur tastenden  

Erkundung zur Verfügung stehen, sondern dass der explorative 

Raum nach verborgenen Gesetzen geordnet ist. Sosehr auch 

die Neugier und das Verlangen plagt, die süßen bunten Kleinteile 

im Supermarkt dürfen nicht einfach berührt und schon gar nicht 

einfach mitgenommen werden. Das empörte und frustrierte 

Schreien kleiner Kinder im Kassenbereich von Supermärkten ist 

fast schon ein eigener Topos. 

	 Die persönliche Geschichte der Kontaktverbote und der 

Kontaktversagung in der Kindheit ist individuell verschieden, 

aber es gibt in aller Regel große Übereinstimmungen in diesen 

Erfahrungsbereichen. Als Erwachsene wissen wir dann relativ 

gut und sicher, was und wen wir ungestraft wie anfassen dür-

fen. Je älter wir werden, umso eingeschränkter wird unser ex-

plorativer Raum. Nicht nur das Nichtberühren nimmt immer 

breiteren Raum ein, sondern auch wo wir hingehen, uns hinset-

zen, hinlegen dürfen, wird mit Regeln überformt. Berührungs- 

und physische Kontaktverbote sind somit für Kinder als auch für 

Erwachsene alltägliche Normative, an die wir uns mehr oder 

weniger stillschweigend gewöhnen. Manch einer wehrt sich 

und grabscht trotz Verbot an die Marmorfigur im Museum und 

freut sich wie ein Kind, bei solchem Tun nicht erwischt worden 

zu sein. Etwas anfassen, was man nicht darf, ist ein wenig so, 

wie etwas inhalieren, was man gemeinhin nicht soll. Der natürli-

che Reiz des Verbotenen erstreckt sich eben auch auf das Hand-

greifliche. Für uns als Säugetiere geht das Begreifen immer  

mit dem Ergreifen einher. Ebenso sind wir im sozialen Mitein-

ander biologisch und psychologisch in jedem Lebensalter auf 

den wohlmeinenden physischen Körperkontakt zum Anderen 

elementar angewiesen. Lebenskritisch und kaum zu ertragen 

werden die Dinge jedoch, wenn der gesamte menschliche  

Alltag – für Kinder und Erwachsene – zur absoluten Kontaktver-

botszone mutiert. Wenn selbst der physische Kontakt zu Fami-

lienangehörigen und zu jedem Objekt im öffentlichen Raum zur 

Ansteckungsquelle und möglichen Todesfalle erklärt wird, 

dann verharrt die menschliche Daseinsform in einem lähmen-

den Angstzustand, der seinerseits eine Gefahr für Körper und 

Seele darstellen kann. Angst- und Einsamkeitsempfindungen 

sind deshalb für viele Menschen zur existentiellen Erfahrung 

geworden, weil der unbeschwert analog-physische Normal-

kontakt extrem eingeschränkt oder völlig unterbunden wur-

de. Unsere Spezies kann notfalls auf viele Annehmlich-

keiten auch dauerhaft verzichten, aber nicht auf den 

physischen Kontakt zur sozialen Umwelt. Den All-

tag in seiner Vielfältigkeit berühren zu können, ist 

ein Lebensmittel, auf das wir nicht verzichten 

können. Fast beiläufig haben wir deshalb 

weltweit gelernt, dass sich die Apologeten 

des Digitalen mit ihren Glücksverheißungen 

gründlich geirrt haben; Kontakt zum sozial 

Anderen kann langfristig nicht befriedigend 

über Softwaretools hergestellt werden. Das 

gilt für Kinder ebenso wie für Erwachsene. 

Weil das biologische Grundbedürfnis nach 

real-analogem Kontakt in die DNA unserer 

Spezies eingeschrieben ist, wird sich die 

Mehrheit von den erdrückenden Erfahrun-

gen der letzten Monate erholen. Bei einem 

anderen Teil werden die seelischen Verlet-

zungen noch nach Jahrzehnten bestehen 

bleiben. Die letzten Monate haben uns  

gezeigt, wie stark die Gesundheit unserer 

Spezies von einer intakten sozialen, phy-

sisch-analogen Umweltbiologie abhängig 

ist. Wir sollten diese Erkenntnis nicht  

nur dafür nutzen, um Tastsinnerforschern  

Nobelpreise zu verleihen, sondern um Res-

sourcen bereitzustellen, für die Schaffung 

neuer Kontakträume und die Bewahrung 

der bestehenden, in denen das menschli-

che Miteinander gelebt werden kann. 

Martin Grunwald
Verbotene Berührung



Vor einigen Tagen wurde ich beschenkt: mit einer Theaterpre-

miere. Nicht das erste Mal, denn ich erlebe seit einiger Zeit wert-

volle Geschenke, wenn ich mich mit meiner Arbeit beschäftige. 

In der Zeit der Pandemie mussten wir Menschen im Kulturbe-

reich erfahren, was die meisten von uns nie dachten einmal 

selbst zu erleben: Einschränkungen und Stillstand, um unsere 

Gesundheit und unser aller Leben nicht zu riskieren. Nun wagen 

alle Institutionen wieder einen hoffnungsvollen Neuansatz. 

	 Vor einigen Tagen wurden wir alle beschenkt, und eines 

der Geschenke besteht darin, wieder riskieren zu dürfen, riskieren 

zu müssen. Theater lebt vom Risiko. Es ist ein geprobtes Risiko, 

eine geordnete Unordnung. Ein Netz an Maßnahmen in der Erar-

beitung und Aufführung ermöglicht es, uns wieder mit den Erleb-

nissen zu beschenken, die uns lange als selbstverständlich  

erschienen. Wir können also gar nicht anders, als nun verstärkt 

darüber nachzudenken, was die essenziellen Zutaten und Allein-

stellungsmerkmale unserer Arbeit sind, und lernen, sie schät-

zend an unser Publikum zu vermitteln. Theater kann nicht ohne 

Menschen sein – auf der Bühne und im Publikum. Die Grundver-

abredung ist, dass diese Menschen zur selben Zeit, am selben 

Ort eine unausgesprochene Vereinbarung eingehen: sich in  

einen gemeinsamen Denk-Raum zu begeben. Die Darsteller*in-

nen bewegen sich wochenlang in einem abgeschlossenen  

Probenraum, um im Moment der Aufführung auf der Bühne vor 

Menschen im Zuschauerraum wie zum ersten Mal aufeinander 

zu treffen – ein Funke der Überraschung, der auf das Publikum 

überspringt, das auch eine Rolle spielt, selbst wenn es sich im 

Zuschauerraum versteckt. Diese unausgesprochene Verabre-

dung, die jede*r eingeht, ist aus meiner Sicht das größte Ge-

schenk und das Schönste, weil sie meistens unbewusst passiert. 

Die Monate während der Pandemie, in denen zwar unter Aufla-

gen geprobt, aber nicht gespielt werden durfte, haben uns eine 

Art dystopischer Wirklichkeit erahnen lassen. Eine Realität, in der 

wir nur für und mit uns kulturinternen Menschen selbst spielen, 

vor leeren Reihen – man kreist umeinander und die monatelange 

Arbeit verschwindet in der Theater-Schublade und erblickt nie 

das Licht der Zuschauer*innen-Welt. Wir brauchen das Gese-

hen-werden, wache Sinne und offene Herzen – wir verlangen 

ein spürbares Gegenüber, eine Auseinandersetzung und den 

Diskurs. Insofern stimmt es uns nachdenklich, wenn man hört, 

dass in diesen Tagen vielerorts noch relativ wenige Menschen 

die diversen Angebote der Kultureinrichtungen wahrnehmen. 

Die Gründe dafür sind sicherlich vielschichtig. In der Pandemie 

haben die meisten Theater spontan ein digitales Angebot auf-

gestellt. Als Zeichen der Präsenz ist das nachvollziehbar und 

wichtig, doch oftmals mit der bloßen Abbildung beschäftigt, 

hat es uns gezeigt, wie wenig Digitalität und Theater bisher ver-

zahnt waren. Hier gibt es bestimmt Nachholbedarf, der den 

Live-Moment, die Interaktion und Fragilität miteinbezieht und 

nicht mit Reproduzierbarkeit in vermeintliche Konkurrenz mit 

Streaming und Fernsehen tritt. Theater geschieht nur einmal, ist 

nicht abzubilden und lebt von einem Moment und von der ent-

standenen Erinnerung daran. In der Innenschau bewirkt der 

Schock dieses Stillstandes vielleicht ein Nachdenken darüber, 

in welchen Strukturen wir arbeiten wollen und mit welchem An-

gebot, mit welcher Ästhetik wir uns dem nähern, was wir erlebt 

haben. Wir haben Welterschütterndes erlebt. Wir sind vermut-

lich gerade erst am Anfang herauszufinden, wie wir dieses  

Erlebte in Themen, Haltungen, Sprachen, Körper, Momente, in 

das „Künstliche“ formen – jene Überhöhung, die wir brauchen 

und nach der wir uns sehnen. Dieses Künstliche fängt die Reali-

tät ein und verwandelt sie für die Dauer der Aufführung – die 

kollektive Verabredung – in etwas Neues, Poetisches, Überra-

schendes, Verstörendes, Überforderndes und in ein Geschenk. 

Ein Geschenk, das sich flüchtig und vielleicht unbemerkt in  

unserer Erinnerung verankert und das wir in uns tragen auf  

unserem Weg zurück in die Realität. 

Rudolf Frey
Theater: Risiko und Menschen



Nachdem die Corona-Pandemie vor allem dank der Impfstoffe 

in unseren Breiten abklingt, beginnt nun die Zeit der Aufarbei-

tung und Reflexion, die sicherlich viele Jahre dauern wird. Was 

ist da eigentlich passiert? Was ist mit uns selbst, der Gesell-

schaft, dem Miteinander geschehen? Wie haben wir in der Pan-

demie reagiert? Was haben wir über uns und unsere Ängste 

gelernt?

	 Zunächst zum Begriff der Angst: Während unter Furcht 

die unmittelbare Reaktion auf eine direkte Gefahr verstanden 

wird, wobei hier der Körper durch Vorgänge wie beschleunigter 

Puls, schnellere Atmung, gesteigerte Aufmerksamkeit den Or-

ganismus auf Flucht oder Kampf vorbereitet, bezieht sich die 

Angst auf etwas Zukünftiges. Ängste sind Emotionen, die Men-

schen entwickeln, wenn sie sich mögliche Gefahren lediglich 

vorstellen. Sie beziehen ihre Inhalte aus den individuellen Erfah-

rungen, den Lebensumständen, den sozialen und politi-

schen Gegebenheiten und können dementsprechend 

sehr unterschiedlich ausgeformt werden. Man 

kann sich ängstigen vor Fröschen, Gewitter, Ar-

beitslosigkeit, dem Klimawandel, dem Welt-

untergang oder einem grassierenden Virus. 

Doch wozu dienen die Ängste, wenn sie 

sich ja nur mögliche Gefahren gedank-

lich ausmalen? In den Ängsten wird 

das verarbeitet, was als unbere-

chenbar und unbeherrschbar er-

scheint, was man nicht richtig 

kontrollieren kann, was deshalb 

als Gefahr, Risiko, Bedrohung 

angesehen wird. Sie helfen uns, 

insgesamt für die Strukturierung 

unseres Lebens vorausschau-

end zu denken und das eigene 

Verhalten den Lebensrisiken an-

zupassen, z.B. die Hygiene-Re-

geln zu befolgen oder Essensvor-

räte anzulegen. Diese Ängste sind 

so etwas wie der Spiegel der eige-

nen Lebenssituation, sie zeigen uns 

nicht nur unsere Befürchtungen, son-

dern umgekehrt auch unsere Wünsche 

und Hoffnungen. Sie zeigen an, dass wir 

wissen, dass wir endlich, verletzlich und 

sterblich sind, dass es Menschen gibt, um die 

wir uns sorgen, dass Frieden und Demokratie nie 

sicher sind, dass unsere Umwelt zerstörbar ist. Richtig 

verstanden sind Ängste Wegweiser und Leitmotiv, indem 

sie uns helfen, uns in unserer Welt zu orientieren, die Lebensri-

siken abzuschätzen und uns entsprechend zu verhalten. 

Bärbel Frischmann
Angst als Leitmotiv

	 Wenn nun plötzliche Änderungen im Leben eintreten, wie 

wir dies in der Corona-Pandemie erlebt haben, wenn die Normali-

tät auf unerwartete Weise gestört ist und die Alltagsroutinen 

nicht mehr ohne weiteres funktionieren, wenn man glaubt, dass 

die Geschehnisse der Kontrolle entgleiten, werden gesteigerte 

Ängste entwickelt. Genau dies war in der Pandemie zu beobach-

ten. Menschen wurden stark verunsichert, sie wurden emotional 

empfindlicher, reagierten zum Teil durch Abschottung, andere 

hofften auf den starken Staat, der alles unter Kontrolle bringen 

würde, wieder andere ließen sich von Verschwörungsbehaup-

tungen vereinnahmen. Eine solche Ausnahmesituation wie die 

Corona-Pandemie kann sogar dazu führen, dass die Ängste so-

wohl bei einzelnen als auch in der Gesellschaft insgesamt aus 

dem Ruder laufen und abdriften. Aus der Geschichte wissen wir, 

dass aus solchen Konstellationen Hysterien entstehen können, 

dass Schuldige gesucht werden, dass Menschen eher bereit 

sind, an Verschwörungen zu glauben, dass alles aus dem Gleich-

gewicht gerät. Und auch in der Corona-Pandemie konnten wir 

beobachten, wie schnell Stimmungen kippen können, Men-

schen plötzlich einander misstrauen und aggressiver werden.

	 Doch inwieweit sind wir den eigenen Ängsten ausgelie-

fert? Ängste entstehen nicht automatisch, sondern wir formen 

sie gedanklich selbst, indem wir uns mögliche Risiken und Ge-

fahren für unser Leben inhaltlich vor Augen stellen. Und weil 

Ängste unsere eigenen Projektionen sind, kann der Umgang 

mit ihnen gelernt werden. Jeder Mensch braucht Strategien, 

die eigenen Gefühle und Gedanken immer wieder in ein Gleich-

gewicht zu bringen. Hierfür hat die Menschheit seit Jahrtausen-

den auch Techniken wie Meditation, Askese, körperliche Er-

tüchtigung, Gebet, soziale Einbindung u.v.m. entwickelt. Ein 

gutes Maß für die eigenen Ängste in normalen Zeiten zu finden, 

ist die Bedingungen dafür, sie auf eine gewisse Weise dann 

auch in Krisenzeiten kontrollieren zu können. Doch ein Ereignis 

wie die Pandemie macht auch deutlich, dass es hinsichtlich der 

Bewältigung der eigenen Ängste nicht nur auf die eigene inne-

re Widerstandsfähigkeit ankommt, sondern dass es genauso 

wichtig ist, auf funktionierende soziale Strukturen und verlässli-

che politische Institutionen bauen zu können, damit Krisen 

nicht zu Katastrophen werden.



Nina Lex & Martin Santner: Hölderlin sagte einmal, da, wo die 

Gefahr wächst, wächst das Rettende auch. Sehen Sie in die-

sem Sinne mehr positive Konsequenzen aus der Corona Kri-

se resultieren oder mehr negative?

	 Julian Nida-Rümelin: Eindeutig mehr negative, im globalen 

Süden sind die Fortschritte in der Armutsbekämpfung der letz-

ten dreißig Jahre zunichte gemacht worden, die Zahl der Hun-

gernden ist deutlich gestiegen. Im Norden gibt es nach wie vor 

eine große Verunsicherung, aber die Wirtschaft erholt sich 

rasch und in Deutschland haben die sozialen Maßnahmen und 

die staatliche Stützung der Wirtschaft insgesamt gut gewirkt.

Mit Hinblick auf Ihr neues Buch „Die Realität des Risikos“ 

interessiert uns, ob Sie das Problem der Abwägung von 

Freiheit und Sicherheit so einfach als ein mathematisches 

sehen? 

	 Nein, das ist kein rein mathematisches Problem, aber die 

Kenntnis statistischer Zusammenhänge hilft, einen klaren Kopf 

auch in der Pandemiekrise zu behalten. Die großen Abwägun-

„Wir müssen selber denken 
und entscheiden“

gen zwischen unterschiedlichen Werten und Normen, der Um-

gang mit ethischen Dilemmata, kann die Wissenschaft der Ge-

sellschaft und der Politik nicht abnehmen. Die Demokratie ist 

deliberativ verfasst, nur so entsteht Legitimation, denn sie be-

ruht auf der Verständigung darauf, was uns gemeinsam wichtig 

ist und auf akzeptierten Regeln, wie wir Konflikte lösen.

Was sagt der holprige Umgang mit der Bewältigung der Kri-

se über die Organisation unserer Gesellschaft aus?

	 Was die Organisation der Politik in der Krise betrifft, ist 

mein Befund eindeutig: Das darf sich so nicht wiederholen. Ein 

Gremium, das es in unserer Verfassungsordnung gar nicht gibt, 

die Ministerpräsidentenkonferenz, wird zum nationalen Ent-

scheidungszentrum, oft schlecht präpariert, ohne Transparenz 

gegenüber der Öffentlichkeit, ohne parlamentarische Kontrolle 

und verkündet die neue Beschlusslage. Die Parlamente, der ei-

gentliche Ort existenzieller politischer Entscheidungen, werden 

marginalisiert und niemand unternimmt den Versuch, klare Kri-

terien für die jeweils beschlossenen Maßnahmen vorzustellen 

und zu begründen, was dazu führt, dass jeweils auch offen-

bleibt, nach welchen Kriterien diese Maßnahmen wieder been-

det werden. Das war und ist ein in dieser Form völlig unnötiger 

Stresstest für die Bevölkerung.

Die Realität des Risikos hat in Anbetracht neuer Virusvarian-

ten und der Entdeckung des Impfstoffs gezeigt, dass sich 

das Risiko fortlaufend verändert. Ist es daher vielleicht 

wichtig oder gar notwendig, Ihre Ansichten und Überle-

gungen zu überdenken bzw. anzupassen?

	 Das Erstaunliche ist ja, dass sich meine Einschätzungen 

durchgängig bestätigt haben – in einem mich selbst fast schon 

beunruhigendem Ausmaß: Die Einschätzung der extrem un-

gleichen Verteilung der Risiken, die Empfehlung risikostratifi-

ziert vorzugehen, die Warnung davor, zuzulassen, dass das  

Infektionsgeschehen auf die Alters- und Pflegeheime über-

greift, die Forderung Gesundheitsämter digital aufzurüsten und 

die Corona-App mit einer Login-Funktion zu versehen, sowie 

die Daten über einen zentralen Server laufen zu lassen und die 

Schulen auf eine weitere Welle vorzubereiten, die Folgen für Bil-

dung und Kultur ernster zu nehmen usw. 

Wir sollten jedenfalls Fehleinschätzungen nicht mit dem Hin-

weis auf die sich permanent ändernde Risikolage zu kaschieren 

versuchen. Es stimmt, dass sich diese permanent ändert, den-

noch kann man präziser denken und kohärenter handeln, als 

das in Europa, auch in Deutschland, erfolgt ist. Wir müssen aus 

der Corona-Krise für die Zukunft lernen.

Ihr Buch steht im Zeichen von Reflexion und Aufklärung 

und kann als ein Plädoyer für die Urteilskraft, eine Auffor-

derung zur Bildung eines ethischen, humanen Denkens 

und Handelns verstanden werden: Nur eine realistische 

Sichtweise und Auseinandersetzung mit Risiken und Kri-

sen, ob menschengemachte oder natürliche, kann Wirk-

lichkeit wiedergeben. Wie können Gesellschaft und Politik 

dies nachhaltig umsetzen?

 	 Wenn man davon überzeugt ist, dass Fakten nicht von 

uns gemacht sind, sondern wir uns bemühen, diese zu erken-

nen, in einem Prozess kühner Vermutungen und kritischer  

Prüfung – um hier einmal den Wissenschaftstheoretiker Karl 

Popper zu zitieren –, wenn wir selbstkritisch einsehen, dass wir 

uns immer irren können, dass auch diese wissenschaftliche Ex-

pertise von Widersprüchen und Irrtümern begleitet ist, ja dass 

dieser Prozess, die anhaltende Debatte darüber, was nun wohl-

begründet ist oder nicht, was sich, obwohl vielleicht lange als 

bewiesen angenommen, unterdessen als Irrtum herausgestellt 

hat und was sich trotz aller Einwände wieder bestätigt hat, zum  

Wesen der Wissenschaft gehört, dann können wir die großen 

Fragen nicht einfach an die Wissenschaft delegieren, so sympa-

thisch der Spruch aus den Reihen Fridays for Future ist: „Tut das, 

was die Wissenschaft sagt“. In der Demokratie werden die gro-

ßen existenziellen Entscheidungen nicht delegiert, nicht an 

den König oder die Kleriker, auch nicht an die Wissenschaft. Wir 

müssen als Bürgerinnen und Bürger selber denken und  

entscheiden. Und die Wissenschaft, auch die Ethik oder die  

Philosophie generell, hat dabei eine dienende Funktion: In  

verständlicher Sprache einen Beitrag zu begrifflicher Klarheit, 

ethischer Orientierung und wissenschaftlicher Information im 

öffentlichen Diskurs zu leisten.

Julian Nida-Rümelin



Vor einigen Wochen war ich in Berlin. Ich saß mit einem Freund 

in einem Café im Freien, wo wir unseren Kaffee in kleinen Schlu-

cken tranken, während wir uns unterhielten. Zuletzt hatte ich 

ihn in dem Monat, bevor alles zum ersten Mal heruntergefahren 

wurde, gesehen – bevor alle Gewohnheiten plötzlich in Frage 

zu stehen schienen und unsere Welt auf den Kopf gestellt wurde. 

Auf dem Gehweg zogen die Leute an uns vorüber, manche al-

lein, andere in Gruppen oder mit Hunden, lachend, ausgelas-

sen, ihren Sonntagnachmittag zubringend. Mein Freund sah 

mich an und sagte mit leiser Stimme: „Ich dachte, die Welt  

würde anders sein nach Covid. Und jetzt sitzen wir hier und es 

scheint, als hätte sich kaum etwas geändert.“ Seinen Blick  

erwidernd lächelte ich. Ein Teil von mir wollte ihm zustimmen, 

aber zugleich konnte ich nicht glauben, dass wir aus alldem  

unverändert herausgekommen sein sollten. Ich zweifelte, dass 

die Dinge so, wie sie sich uns jetzt zu präsentieren schienen, 

tatsächlich der Wirklichkeit entsprachen; dass wir in der Lage 

wären, das Ausmaß dessen, was wir gerade durchgemacht  

haben, zu begreifen; dass wir ernstlich bereit wären, dem ins 

Auge zu blicken, was aus uns geworden ist, in dem beinahe 

zweijährigen Ausnahmezustand. 

	 Während der achtzehn Monate des Lockdowns hatte ich 

Hoffnung. Es fühlte sich an, als stünde ein großer Neustart  

bevor, als ob die Welt sich wandeln würde, gerade als Verände-

rung so dringend erforderlich war. Endlich, so schien es, fanden 

wir die Zeit und den Raum, in uns hinein zu hören, uns gegen-

seitig zuzuhören, unser so lange vernachlässigtes Verhältnis zur 

Natur wieder zu beleben. Freunde von mir machten zum ersten 

Mal in ihrem Leben Therapie. Andere widmeten sich nun der 

Gärtnerei, fingen an ein Instrument zu lernen, wieder Sport zu 

treiben, sich künstlerisch zu betätigen oder Gedichte zu schrei-

ben. Ich habe andere Freunde, die ihren Job kündigten und  

beschlossen, dass sie genug hatten vom täglichen Arbeitstrott. 

Und ich kenne einige, die sich plötzlich neuer Möglichkeiten zu 

leben und zu sein bewusst wurden. Es schien eine Verände-

rung zum Besseren, die da in Leuten vorging. Es war eine Art 

Wiedergeburt, ob das nun Jeder und Jede so empfand oder 

nicht, oder ob das allen klar war oder nicht. Es brachte uns  

zusammen, denn es ging über Herkunft, Klasse oder Hautfarbe 

hinaus und es ging tiefer, zu Fragen darüber, warum wir hier 

sind und wie wir dieses Hier zu einem besseren Ort für uns alle 

würden machen können.

	 Ich komme aus dem Libanon und die Unterschiede zu 

Deutschland können nur in Lichtjahren gemessen werden. 

Oberflächlich betrachtet sind die Leute dort frei, niemand trägt 

eine Maske und nirgends wird ein Nachweis über irgendwas, 

um irgendwohin zu gehen, verlangt. Nicht dass die 

Leute hier nicht Angst hätten zu sterben, bloß 

wenn man in einem Land lebt, das in ein 

und demselben Jahr sowohl eine quasi 

atomare Explosion als auch einen 

umfassenden ökonomischen Kol-

laps erlitten hat und in dem  

keinerlei fundamentale Versor-

gungsstrukturen existieren, 

dann misst man die Dinge 

nach einem anderen Maß 

und die Prioritäten verschie-

ben sich. Nach der gewalti-

gen Explosion im August 

2020 verlor die libanesische 

Währung etwa 90% ihres 

Werts. Politiker transferierten 

ihr Geld auf Konten im Ausland. 

Die Ersparnisse der Leute dage-

gen verpufften weitgehend und 

die Banken schränkten den Zugriff auf 

ihre Konten und das bisschen, das noch 

verblieben war, ein. Zudem sind kaum ein 

paar Wochen vergangen, seit eine Treibstoffkrise 

alle Lebensbereiche in Mitleidenschaft gezogen hat. Für 

mehr als sieben Stunden mussten Leute an Tankstellen Schlan-

ge stehen, um ihr Auto mit ein paar Litern Benzin zu befüllen. 

Und weil es keinen Strom gab, vergammelte das Essen in den 

Kühlschränken, und in den Krankenhäusern starben die Men-

schen trotz der Beatmungsgeräte. Auch an normalen Tagen le-

sen sich die Zeitungen hier wie das Drehbuch zu einem Horror-

film und erst gestern stürmte die Hisbollah-Miliz vollbewaffnet 

Der Morgen danach
Ibrahim Nehme mit ihren Anhängern in die Stadt und zettelte bürgerkriegsähn-

liche Ausschreitungen an, die glücklicherweise nach etwa 

sechs Stunden zu einem jähen Ende kamen.

	 Ja, in fast jeder erdenklichen Hinsicht muss sich ein Ver-

gleich zwischen Beirut und Berlin als sinnlos erweisen. Betrach-

tet man diese so verschiedenen Welten allerdings genauer,  

besonders nach Covid, so erscheint der wie auch immer krasse 

Kontrast zunehmend zu verschwimmen. Ebenso wie in Berlin, 

haben die Leute in Beirut Angst voreinander – wenn auch aus 

völlig anderen Gründen. Auch in Beirut fühlen sich die Leute 

gezwungen, auf bestimmte Weise zu handeln, treffen Entschei-

dungen auf der Grundlage unzuverlässiger Informationen und 

fürchten sich vor einer Zukunft, die unsicher erscheint, verne-

belt durch Chaos und Fake News.

	 Ich will nicht in einer Welt leben, in der wir voreinander 

Angst haben und die Grenzen zwischen uns sich vermehren. 

Während wir jetzt langsam wieder aus der Pandemie heraus-

treten und damit auch unser Blick wieder an Klarheit gewinnt, 

verstehen viele von uns, dass das Chaos, unabhängig davon, 

wo oder aus welchen Gründen es herrscht, eine Strategie dar-

stellt, um Menschen gegeneinander aufzubringen, sie zu 

schwächen und zu unterdrücken, anstatt sie zu vereinigen 

und zu befreien. Aus meiner Sicht stellt sich da die Frage, wie 

wir unsere Differenzen überwinden können. Wie können wir 

es schaffen, über die Enge der bloß unmittelbaren Umstände, 

die durch Covid so radikal verändert worden sind, hinauszu-

blicken, um unsere Gemeinsamkeiten zu erkennen und zu  

einem ausgeglicheneren Verständnis unserer selbst und der 

Welt, in der wir leben, zu kommen?

	 Es ist nicht möglich, ein solches Erwachen zu erleben, wie 

wir es während des Lockdowns erfahren haben, ohne dass sich 

in uns selbst etwas für immer verändert. Hat man einmal begrif-

fen, eine wieviel bessere Person man sein kann, wieviel besser 

unsere Welt sein könnte, ist es schwer vorstellbar, einfach wie-

der zur ‚Normalität‘ zurückzukehren. Und deshalb fand ich es so 

schwierig, meinem Freund in dem Café in Berlin zuzustimmen, 

als er sagte, dass sich so wenig verändert zu haben schien.

	 Ich gehöre zu denjenigen, die glauben, dass die Welt 

nicht über Nacht verändert werden kann. Radikaler Wandel be-

darf viel Zeit. Die großen Siege müssen im Licht der zahllosen 

kleinen Siege verstanden werden, die sie überhaupt 

erst möglich gemacht haben. Die Enttäuschung, 

die viele Leute wie mein Freund in Berlin 

empfinden, ist der unrealistischen Erwar-

tung geschuldet, dass die post-pan-

demische Welt sich plötzlich und in 

entscheidender Weise ändern 

würde. Bloß tut sie es nicht. All 

die vielen Jahre kapitalisti-

scher, patriarchaler und  

rassistischer Unterdrückung 

können nicht einfach so ge-

tilgt werden. Aber das Virus 

hat den Veränderungspro-

zess sicherlich beschleunigt.

Der Wandel, der sich im Laufe 

des Lockdowns in unseren  

Leben vollzogen hat, ist schwer 

zu ermessen und es wird einige 

Zeit dauern, bis der Effekt ins Mas-

senbewusstsein durchgesickert sein 

wird, um eine kollektive Form anzuneh-

men. Und während die Staaten sich beeilen, 

ihre Bevölkerungen durchzuimpfen und wir – der 

Massenhysterie trotzend – uns an irreführenden und fal-

schen Informationen abarbeiten, um zu verstehen, in welcher 

Welt wir leben, ist es entscheidend nicht zu vergessen, dass 

das, was wir um uns herum hören und sehen, nicht die ganze 

Geschichte ist. Wir befinden uns erst am Anfang einer ganz 

neuen Geschichte, in deren Verlauf wir uns langsam, aber ste-

tig auf eine Welt zubewegen, die uns alle und was wir gewor-

den sind, einbegreift. 



Gegen Ende des Lockdowns 2020 war in der Bozner Guntschnastraße eine kleine Mehl-
schwalbe – ähnlich wie viele seit Wochen zu Hause sitzende Bürger*innen — neugierig auf die 
Welt, lehnte sich aus dem Nest und viel heraus. 
	 Die Performancekünstlerin Silvia Morandi nahm sich des Jungvogels an und rief beim 
geschlossenen Pflegezentrum für die Vogelwelt Bozen an. Dabei erfuhr sie, dass wenn ein 
Küken dieser Art aus dem Nest fällt, es von den Vogeleltern am Boden nicht ernährt werden 
kann. Der Künstlerin blieb also nichts anderes übrig als — von den Expert*innen der Bozner 
Vogelwelt telefonisch unterstützt — das Vogeljunge zu Hause aufzuziehen. 
	 Dadurch brach nicht nur die Einsamkeit und Eintönigkeit des Lockdowns, sondern wurde 
gerade dieser verlängert. Seit langem geplante und aufgrund der Pandemie immer wieder ver-
schobene Treffen und Ausflüge — die nun endlich nach Monaten des Eingesperrtseins möglich 
gewesen wären — sagte Morandi kurzerhand ab. Sie hatte eine Verpflichtung gegenüber einem 
Lebewesen übernommen. Sie musste sich um den Vogel kümmern, denn sie war die Garantie 
seines Uberlebens. 
In der eigenen, wohlbekannten Wohnung eröffnete die Mehlschwalbe der Künstlerin eine 
neue Welt. Geschult in der Achtsamkeit auf kleine Dinge durch die vorhergegangenen 

Monate der Entbehrungen, begann sich Morandi Schritt für Schritt der faszinierenden 
Welt des kleinen Wesens zu nähern. Sie beobachtete das raffiniert ausgebildete 

Gefieder und die eleganten Bewegungen und war zutiefst von dessen freund-
licher Art sowie von seiner inniger Verbindung mit dem noch zarten und 

zugleich intensiven Leben verzaubert.
	 Zu Beginn des ersten Lockdowns — damals, als der Virus 

die Pausetaste der Welt drückte und zahllose Zahn-
räder zum Stillstand brachte — vermeinten 

Viele, dass die Zeit für 

Silvia Morandi: Anima  
Condivisa

Hannes Egger große Veränderungen ge-
kommen sei. Ganz neue Perspektiven 

schienen zum Greifen nah! Doch bald zeigte sich mit 
Vehemenz, dass es keine allumfassend neue und bessere 

Welt nach der Pandemie geben werde, denn Allzuviele sehnten sich 
in ihren präpandemischen Alltag zurück.

Morandi hingegen verlängerte ihren Pausenmodus und zog den Vogel auf.  
Sie sorgte sich um ihn und knüpfte ein enges Band mit dem kleinen Wesen. Und 

irgendetwas änderte sich doch!
	 Ist das vielleicht die Lehre, oder eine der Lehren aus der Pandemie? Können uns eine 

kleine Mehlschwalbe und eine Performancekünstlerin offenbaren, worum es in postpande-
mischen Zeiten geht? Sind es die kleinen Unvorhersehbarkeiten, welche Veränderungen 
ausmachen, wenn jemand plötzlich Verantwortung übernimmt, sich um jemanden oder etwas 
sorgt, oder wenn etwa jemand beschließt, kein Fast Fashion mehr zu kaufen, einen Pullover 
vielleicht noch eine Saison länger zu tragen, nächstes Wochenende nicht nach Paris zu fliegen, 
sich um eine alte Tante oder die Kinder der Nachbarn zu kümmern, sich vegan zu ernähren, sich 
Zeit lässt, genau hinsieht, vielleicht ein kleines unschuldiges Wesen großzieht oder auf die leise 
und reine Stimme der Natur hört? Ist das neue Gute etwa so banal?
	 Auf Anregung der Kuratorin Miroslava Hajek hin entschied sich Silvia Morandi, ihre Bezie-
hung mit der Mehlschwalbe festzuhalten und lud die Dokumentaristin Alexandra Kaufmann aus 
München zu sich nach Bozen ein. An einem Sonntag im Juli entstanden schließlich die hier 
gezeigten Bilder, die ein Zeugnis der magischen Begegnung zwischen der Künstlerin und dem 
Vogel festhalten.
	 Wenige Tage später erfuhr Morandi, dass das Pflegezentrum für Vogelfauna Schloss Tirol 
wieder geöffnet hatte. Da es nun aufgrund der allgemeinen Offnung auch wieder möglich war, die 
eigenen Gemeindegrenzen zu verlassen, brachte sie den Vogel dorthin und vertraute ihn den 
Fachleuten an. Die Mehlschwalbe war in einem guten Gesundheitszustand und konnte bereits 
nach zwei Wochen ausfliegen. 



Herausgeber 

Distel-Vereinigung

Kooperationspartner 

Landesbibliothek Dr. Friedrich Teßmann, 39Null

Erscheinungsort 

Bozen

Redaktion 

Johannes Andresen, Hannes Egger, Nina Lex, Martin Santner

Presserechtlich Verantwortlich 
Vinzenz Ausserhofer

Grafik 
FRENDZ.CLUB, Julia Egger

Druck 

Athesia Druck

Ubersetzung 

Volker Gross

Lektorat und redaktionelle Betreuung 

Haimo Perkmann

Gedruckt mit freundlicher Unterstützung

der Südtiroler Landesregierung,

Abteilung Deutsche Kultur

Die Kulturelemente sind eingetragen beim Landesgericht 

Bozen unter der Nr. 1/81. Alle Rechte sind bei den Autorinnen 

und Autoren.

Nachdruck, auch auszugsweise, ist nur mit Genehmigung der 

Redaktion und Angabe der Bezugsquelle erlaubt.

Dezember, 2021

Johannes Andresen
Direktor Landesbibliothek Dr. Friedrich Teßmann

Bozen

Hannes Egger
Künstler, Mitherausgeber Kulturelemente,  

Lehrender an der Freien Universität Bozen

Lana

Rudolf Frey
Intendant der Vereinigten Bühnen Bozen ab 2023/24

Wien

Bärbel Frischmann
Professorin für Geschichte der Philosophie an der  

Universität Erfurt

Martin Grunwald
Psychologe, Gründer und Leiter das Haptik-Forschungslabors 

am Paul-Flechsig-Institut für Hirnforschung

Leipzig

Alexandra Kaufmann
Dokumentarfotografin 

München

Nina Lex
Philosophin, Autorin, Vizepräsidentin des IiAphR

Berlin

Silvia Morandi
Performerin

Bozen

Ibrahim Nehme
Schriftsteller und Redner

Beirut

Julian Nida-Rümelin
lehrt Philosophie und politische Theorie an der  

Ludwig-Maximilians-Universität 

München

Martin Santner
Gründer und Herausgeber der Kulturzeitschrift 39NULL

Naturns/Berlin/Athen

ImpressumAutorinnen und 
Autoren




