Nrue
Nor--
malitat



Silvia Morandi, Anima Condivisa, 2020
Foto: Alexandra Kaufmann
Color grading: Daniel Kraus




Nina Lex

Widerstand zwecklos

Sinngemaf hatte Churchill einmal ausgerufen: ,Never waste a cri-
sis!” Wenn damit gemeint war, dass auf3ergewohnliche Umstande
aufergewohnliche Handlungen erfordern, welche durchaus mit
der gewohnten und akzeptierten Realitat brechen, dann lasst sich
getrost festhalten, dass diese Krise nicht verschwendet wurde.
Aber beschleicht uns nicht auch das Gefuhl, dass der Umgang mit
der Pandemie so manchen Zweifel aufwirft? War denn nicht langst
vorhersehbar, dass uns eine Pandemie bevorsteht? Ist der Staats-
apparat zu einem burokratischen Monstrum geworden, das bei
akutem Handlungsbedarf viel zu schwerféllig in Gang kommt? Mit
der Antwort auf die Frage, ob die Krise verschwendet wurde, kann

man es sich also nicht so leicht machen. Und schon findet man
sich auf dem gleichen wankelmutigen Kurs, den man den meisten
europaischen Regierungen doch eigentlich vorhalten will.

In seiner ursprunglichen Bedeutung bezeichnete das
Wort kpioig krisis (griech. von krinein) noch eine Art Meinung,
aber auch Trennung im Sinne einer Beurteilung, die schlief3lich
eine Entscheidung fordert. Im Deutschen spiegelt sich linguis-
tisch zumal die feine Trennscharfe zwischen Scheidung und
Entscheidung wider - beides Dinge, mit denen die Pandemie
unser soziales Umfeld verandert hat. Wie unter einem Brenn-
glas schien die Pandemie alle Tiefen und Untiefen der Gesell-
schaft hervorzukehren. So elementare Fragen wie Uber Leben
und Tod ruckten in unser Bewusstsein. Aber zentral wurde
damit vor allem auch jene bereits seit der Antike breit diskutierte
Frage nach dem Gemeinwohl (bonum commune) - nach unse-
ren Werten, unserer Solidaritadt, unserer Toleranz und nicht
zuletzt nach Freiheit und Gerechtigkeit. Das, was wir ,sozialen
Raum” nennen, hat dabei eine erhebliche Bedeutung. Denn
hier stellt sich die Frage nach einer geeigneten Selbst- und
Weltkompetenz in Ruckbindung an die eigene Person als

Antwort auf die Frage des franzésischen Philosophen

Roland Barthes, wie wir zusammenleben wol-

len (comment vivre ensemble) am unmit-

telbarsten. Gleichzeitig taten sich hier

die tiefsten Graben auf, die vielleicht

langst unter der Oberflache einer

florierenden  Konsumgesellschaft

lauerten. Von einem Tag auf den an-

deren mussten wir unsere Freiheit

einem unsichtbaren Virus anpas-

sen, wahrend unsere Solidaritat,

unser Gemeinschaftssinn und unser

Verantwortungsgefuhl gegenuber

den schwéacheren und verletzlichen

Gruppen in der Gesellschaft auf

eine harte Probe gestellt wurden. Mit

manchmal erntichterndem Ergebnis

fur eine Gesellschaft, die sich als Soli-
dargemeinschaft versteht.

Wir waren zu kultureller Enthaltsam-

keit, zu Abstand und in Einsamkeit

gezwungen, was zu subjektiven,

genauso wie zu gesellschaftspoliti-

schen Krisen fuhrte. Und doch

konnte uns das die Schieflage eines

individualisierenden Konzepts von

Resilienz vorspiegeln. Was uns

Kultur wert ist, rickte unrahmlich in

den Kontext der Monetarisierung

und brachte im offentlichen Diskurs auf ungluckliche Weise
Okonomie und Menschlichkeit kritisch gegeneinander in Stel-
lung. Und doch hatten wir daran ablesen kdnnen, dass Kultur
nicht blo3 Entertainment, sondern soziale Bildung und Erzie-
hung des Herzens ist.

Zivilisierter Umgang, eine respektvolle Debatte, kollektive
Resilienz - all das sind Chiffren, bei denen wir feststellen muss-
ten, dass sie irgendwo auf dem zielstrebigen Weg zu unserer
Selbstverwirklichung im Miteinander auf der Strecke geblieben
sind. Einzelkampfertum kultiviert zum pandemischen Prepper-
Aktivismus. Die Freiheit zu denken oder der kantische Mut, sich
seines eigenen Verstandes zu bedienen, wurde fragwurdig ver-
klart, als sektiererische und krude Uberzeugungen, jeden
gesunden Menschenverstand ignorierend, weltweit in Aktion
traten. Jeder beansprucht die Deutungshoheit, obgleich viele
verlernt zu haben scheinen, was Wissen meint oder wie man es
sich aneignet. Medienkompetenz war zu Kants Zeiten aber
auch noch kein Thema.

Darf man also nach all dem auf Besserung hoffen? Die
Vergangenheit reflektieren heif3t an dieser Stelle doch in die
Zukunft denken. Auf die Reflexion Uber die verschiedenen
Problemlagen mussen individuell aber auch politisch Taten
folgen: In Bildung investieren, prekare Verhaltnisse systema-
tisch verhindern, Chancengleichheit und Gleichberechtigung
umsetzen, humanitdre Werte verankern, Kooperation statt
Konkurrenz! Der Weg ist weit, aber im besten Fall erweist sich
die Pandemie ruckblickend dann vielleicht als klarendes
Gewitter, um unsere Umgangsformen und Werte zu Uberden-
ken und dementsprechend politische Weichen zu stellen.



Martin Grunwald

Verbotene Berunrung

Wahrscheinlich gibt es gar keine Kindheitsverlaufe ohne die Er-
fahrung, etwas oder auch sich selbst nicht berthren zu durfen.
Aus Sorge und Vorsorge, aus berechtigter oder Ubertriebener
Angst, gelassen oder chronisch Uberlastet, wird der Mensch im
kindlichen Stadium seiner Entwicklung in aller Regel in seinen
Beruhrungserfahrungen reglementiert oder sogar mit strikten
Verboten in die Schranken gewiesen. So ist es in unserem Kul-
turkreis ein hohes Erziehungsziel, dass die Nahrung moglichst
unter Nutzung von Werkzeugen in den Korper verbracht wird.
Nur kurze Zeit - oder gar nicht - wird dem Kinde die handische
Exploration von Nahrung gewahrt. Ebenso unnachgiebig wer-
den auch die kindlichen Erkundungsversuche der korpereige-
nen Ausscheidungen reglementiert, und frihzeitig werden die
eigenen und fremden Genitalien zu explorativen Tabuzonen
erklart. Uberdies wird jede Form der genusslichen Selbstberih-
rung in Form von Nasebohren, Daumensaugen und Néagel-
knabbern mehr oder weniger eindringlich kommentiert,
verboten oder sogar bestraft. Die alte Kichenwaage der Grof3-
eltern kann ebenso mit einem Beruhrungstabu versehen wer-
den wie die scharfen Messer in der Kuche, das Werkzeug in der
Kiste oder die Kosmetiktasche der alteren Schwester. Kontakt-
oder Beruhrungsverbote gehéren demnach zu den elementaren
Hinweiserfahrungen, die wir als Kinder innerhalb unseres fami-
liaren Umfeldes machen. Und auch aul3erhalb der familiaren
Zone konfrontiert das soziale Umfeld heranwachsende Men-
schen mit Beruhrungsverboten; allgemeiner Konsens herrscht
daruber, dass das Eigentum anderer nicht einfach beruhrt und
haptisch exploriert werden darf. Das gilt fur Spielzeugeigentum
ebenso wie fur die Brotbuchse oder das glanzende Laufrad des
anderen. Was nicht ,mein” ist, darf nur auf Nachfrage und mit
ausdrucklicher Erlaubnis beruhrt oder sogar benutzt werden.
Wir begreifen ziemlich schnell, dass die beweglichen Teile der
auBeren Welt nicht fur Jeden und jederzeit zur tastenden
Erkundung zur Verfugung stehen, sondern dass der explorative
Raum nach verborgenen Gesetzen geordnet ist. Sosehr auch

die Neugier und das Verlangen plagt, die suf3en bunten Kleinteile
im Supermarkt durfen nicht einfach bertihrt und schon gar nicht
einfach mitgenommen werden. Das emporte und frustrierte
Schreien kleiner Kinder im Kassenbereich von Supermérkten ist
fast schon ein eigener Topos.

Die personliche Geschichte der Kontaktverbote und der
Kontaktversagung in der Kindheit ist individuell verschieden,
aber es gibt in aller Regel groRe Ubereinstimmungen in diesen
Erfahrungsbereichen. Als Erwachsene wissen wir dann relativ
gut und sicher, was und wen wir ungestraft wie anfassen dur-
fen. Je alter wir werden, umso eingeschrankter wird unser ex-
plorativer Raum. Nicht nur das Nichtberuhren nimmt immer
breiteren Raum ein, sondern auch wo wir hingehen, uns hinset-
zen, hinlegen durfen, wird mit Regeln uberformt. Berihrungs-
und physische Kontaktverbote sind somit fur Kinder als auch fur
Erwachsene alltagliche Normative, an die wir uns mehr oder
weniger stillschweigend gewohnen. Manch einer wehrt sich
und grabscht trotz Verbot an die Marmorfigur im Museum und
freut sich wie ein Kind, bei solchem Tun nicht erwischt worden
zu sein. Etwas anfassen, was man nicht darf, ist ein wenig so,
wie etwas inhalieren, was man gemeinhin nicht soll. Der naturli-
che Reiz des Verbotenen erstreckt sich eben auch auf das Hand-
greifliche. Fur uns als Saugetiere geht das Begreifen immer
mit dem Ergreifen einher. Ebenso sind wir im sozialen Mitein-
ander biologisch und psychologisch in jedem Lebensalter auf
den wohlmeinenden physischen Koérperkontakt zum Anderen
elementar angewiesen. Lebenskritisch und kaum zu ertragen

werden die Dinge jedoch, wenn der gesamte menschliche
Alltag - fur Kinder und Erwachsene - zur absoluten Kontaktver-
botszone mutiert. Wenn selbst der physische Kontakt zu Fami-
lienangehaorigen und zu jedem Objekt im 6ffentlichen Raum zur
Ansteckungsquelle und moglichen Todesfalle erklart wird,
dann verharrt die menschliche Daseinsform in einem lahmen-
den Angstzustand, der seinerseits eine Gefahr fur Kérper und
Seele darstellen kann. Angst- und Einsamkeitsempfindungen
sind deshalb fur viele Menschen zur existentiellen Erfahrung
geworden, weil der unbeschwert analog-physische Normal-
kontakt extrem eingeschrankt oder vollig unterbunden wur-
de. Unsere Spezies kann notfalls auf viele Annehmlich-
keiten auch dauerhaft verzichten, aber nicht auf den
physischen Kontakt zur sozialen Umwelt. Den All-
tag in seiner Vielfaltigkeit berthren zu kdnnen, ist
ein Lebensmittel, auf das wir nicht verzichten
koénnen. Fast beilaufig haben wir deshalb
weltweit gelernt, dass sich die Apologeten
des Digitalen mit ihren Glucksverheil3ungen
grundlich geirrt haben; Kontakt zum sozial
Anderen kann langfristig nicht befriedigend
Uber Softwaretools hergestellt werden. Das
gilt fur Kinder ebenso wie fur Erwachsene.
Weil das biologische Grundbedurfnis nach
real-analogem Kontakt in die DNA unserer
Spezies eingeschrieben ist, wird sich die
Mehrheit von den erdrickenden Erfahrun-
gen der letzten Monate erholen. Bei einem
anderen Teil werden die seelischen Verlet-
zungen noch nach Jahrzehnten bestehen
bleiben. Die letzten Monate haben uns
gezeigt, wie stark die Gesundheit unserer
Spezies von einer intakten sozialen, phy-
sisch-analogen Umweltbiologie abhangig
ist. Wir sollten diese Erkenntnis nicht
nur daflr nutzen, um Tastsinnerforschern
Nobelpreise zu verleihen, sondern um Res-
sourcen bereitzustellen, fur die Schaffung
neuer Kontaktrdume und die Bewahrung
der bestehenden, in denen das menschli-

che Miteinander gelebt werden kann.



Rudolf Frey

Theater: Risiko und Menschen

Vor einigen Tagen wurde ich beschenkt: mit einer Theaterpre-
miere. Nicht das erste Mal, denn ich erlebe seit einiger Zeit wert-
volle Geschenke, wenn ich mich mit meiner Arbeit beschaftige.
In der Zeit der Pandemie mussten wir Menschen im Kulturbe-
reich erfahren, was die meisten von uns nie dachten einmal
selbst zu erleben: Einschrankungen und Stillstand, um unsere
Gesundheit und unser aller Leben nicht zu riskieren. Nun wagen
alle Institutionen wieder einen hoffnungsvollen Neuansatz.

Vor einigen Tagen wurden wir alle beschenkt, und eines
der Geschenke besteht darin, wieder riskieren zu durfen, riskieren
zu mussen. Theater lebt vom Risiko. Es ist ein geprobtes Risiko,
eine geordnete Unordnung. Ein Netz an Mal3nahmen in der Erar-
beitung und Auffuhrung ermoglicht es, uns wieder mit den Erleb-
nissen zu beschenken, die uns lange als selbstverstandlich
erschienen. Wir kénnen also gar nicht anders, als nun verstarkt
daruber nachzudenken, was die essenziellen Zutaten und Allein-
stellungsmerkmale unserer Arbeit sind, und lernen, sie schat-
zend an unser Publikum zu vermitteln. Theater kann nicht ohne
Menschen sein - auf der Buhne und im Publikum. Die Grundver-
abredung ist, dass diese Menschen zur selben Zeit, am selben
Ort eine unausgesprochene Vereinbarung eingehen: sich in
einen gemeinsamen Denk-Raum zu begeben. Die Darstellerxin-
nen bewegen sich wochenlang in einem abgeschlossenen
Probenraum, um im Moment der Auffuhrung auf der Buhne vor
Menschen im Zuschauerraum wie zum ersten Mal aufeinander
zu treffen - ein Funke der Uberraschung, der auf das Publikum
Uberspringt, das auch eine Rolle spielt, selbst wenn es sich im
Zuschauerraum versteckt. Diese unausgesprochene Verabre-
dung, die jedexr eingeht, ist aus meiner Sicht das grofite Ge-
schenk und das Schonste, weil sie meistens unbewusst passiert.
Die Monate wahrend der Pandemie, in denen zwar unter Aufla-
gen geprobt, aber nicht gespielt werden durfte, haben uns eine
Art dystopischer Wirklichkeit erahnen lassen. Eine Realitat, in der
wir nur far und mit uns kulturinternen Menschen selbst spielen,

vor leeren Reihen - man kreist umeinander und die monatelange
Arbeit verschwindet in der Theater-Schublade und erblickt nie
das Licht der Zuschauerxinnen-Welt. Wir brauchen das Gese-
hen-werden, wache Sinne und offene Herzen - wir verlangen
ein spurbares Gegenuber, eine Auseinandersetzung und den
Diskurs. Insofern stimmt es uns nachdenklich, wenn man hort,
dass in diesen Tagen vielerorts noch relativ wenige Menschen
die diversen Angebote der Kultureinrichtungen wahrnehmen.
Die Grunde dafur sind sicherlich vielschichtig. In der Pandemie
haben die meisten Theater spontan ein digitales Angebot auf-
gestellt. Als Zeichen der Prasenz ist das nachvollziehbar und
wichtig, doch oftmals mit der bloen Abbildung beschaftigt,
hat es uns gezeigt, wie wenig Digitalitat und Theater bisher ver-
zahnt waren. Hier gibt es bestimmt Nachholbedarf, der den
Live-Moment, die Interaktion und Fragilitat miteinbezieht und
nicht mit Reproduzierbarkeit in vermeintliche Konkurrenz mit
Streaming und Fernsehen tritt. Theater geschieht nur einmal, ist
nicht abzubilden und lebt von einem Moment und von der ent-
standenen Erinnerung daran. In der Innenschau bewirkt der
Schock dieses Stillstandes vielleicht ein Nachdenken daruber,
in welchen Strukturen wir arbeiten wollen und mit welchem An-
gebot, mit welcher Asthetik wir uns dem nahern, was wir erlebt
haben. Wir haben Welterschutterndes erlebt. Wir sind vermut-
lich gerade erst am Anfang herauszufinden, wie wir dieses
Erlebte in Themen, Haltungen, Sprachen, Kérper, Momente, in
das ,Kunstliche” formen - jene Uberhohung, die wir brauchen
und nach der wir uns sehnen. Dieses Kunstliche fangt die Reali-
tat ein und verwandelt sie fur die Dauer der Auffuhrung - die
kollektive Verabredung - in etwas Neues, Poetisches, Uberra-
schendes, Verstorendes, Uberforderndes und in ein Geschenk.
Ein Geschenk, das sich fluchtig und vielleicht unbemerkt in
unserer Erinnerung verankert und das wir in uns tragen auf

unserem Weg zuruck in die Realitét.




Barbel Frischmann
Angst als Leitmotiv

Nachdem die Corona-Pandemie vor allem dank der Impfstoffe
in unseren Breiten abklingt, beginnt nun die Zeit der Aufarbei-
tung und Reflexion, die sicherlich viele Jahre dauern wird. Was
ist da eigentlich passiert? Was ist mit uns selbst, der Gesell-
schaft, dem Miteinander geschehen? Wie haben wir in der Pan-
demie reagiert? Was haben wir tber uns und unsere Angste
gelernt?

Zuné&chst zum Begriff der Angst: Wahrend unter Furcht
die unmittelbare Reaktion auf eine direkte Gefahr verstanden
wird, wobei hier der Kérper durch Vorgange wie beschleunigter
Puls, schnellere Atmung, gesteigerte Aufmerksamkeit den Or-
ganismus auf Flucht oder Kampf vorbereitet, bezieht sich die
Angst auf etwas Zukunftiges. Angste sind Emotionen, die Men-
schen entwickeln, wenn sie sich mogliche Gefahren lediglich
vorstellen. Sie beziehen ihre Inhalte aus den individuellen Erfah-

rungen, den Lebensumstéanden, den sozialen und politi-

schen Gegebenheiten und kbnnen dementsprechend

sehr unterschiedlich ausgeformt werden. Man

kann sich angstigen vor Froschen, Gewitter, Ar-

beitslosigkeit, dem Klimawandel, dem Welt-

untergang oder einem grassierenden Virus.

Doch wozu dienen die Angste, wenn sie

sich ja nur mogliche Gefahren gedank-

lich ausmalen? In den Angsten wird

das verarbeitet, was als unbere-

chenbar und unbeherrschbar er-

scheint, was man nicht richtig

kontrollieren kann, was deshalb

als Gefahr, Risiko, Bedrohung

angesehen wird. Sie helfen uns,

insgesamt fur die Strukturierung

unseres Lebens vorausschau-

end zu denken und das eigene

Verhalten den Lebensrisiken an-

zupassen, z.B. die Hygiene-Re-

geln zu befolgen oder Essensvor-

rate anzulegen. Diese Angste sind

so etwas wie der Spiegel der eige-

nen Lebenssituation, sie zeigen uns

nicht nur unsere Befurchtungen, son-

dern umgekehrt auch unsere Wunsche

und Hoffnungen. Sie zeigen an, dass wir

wissen, dass wir endlich, verletzlich und

sterblich sind, dass es Menschen gibt, um die

wir uns sorgen, dass Frieden und Demokratie nie

sicher sind, dass unsere Umwelt zerstorbar ist. Richtig

verstanden sind Angste Wegweiser und Leitmotiv, indem

sie uns helfen, uns in unserer Welt zu orientieren, die Lebensri-
siken abzuschatzen und uns entsprechend zu verhalten.

Wenn nun plotzliche Anderungen im Leben eintreten, wie
wir dies in der Corona-Pandemie erlebt haben, wenn die Normali-
tat auf unerwartete Weise gestort ist und die Alltagsroutinen
nicht mehr ohne weiteres funktionieren, wenn man glaubt, dass
die Geschehnisse der Kontrolle entgleiten, werden gesteigerte
Angste entwickelt. Genau dies war in der Pandemie zu beobach-
ten. Menschen wurden stark verunsichert, sie wurden emotional
empfindlicher, reagierten zum Teil durch Abschottung, andere
hofften auf den starken Staat, der alles unter Kontrolle bringen
wurde, wieder andere lieRen sich von Verschwoérungsbehaup-
tungen vereinnahmen. Eine solche Ausnahmesituation wie die
Corona-Pandemie kann sogar dazu fuhren, dass die Angste so-
wohl bei einzelnen als auch in der Gesellschaft insgesamt aus
dem Ruder laufen und abdriften. Aus der Geschichte wissen wir,
dass aus solchen Konstellationen Hysterien entstehen kénnen,
dass Schuldige gesucht werden, dass Menschen eher bereit
sind, an Verschworungen zu glauben, dass alles aus dem Gleich-
gewicht gerat. Und auch in der Corona-Pandemie konnten wir
beobachten, wie schnell Stimmungen kippen kénnen, Men-
schen ploétzlich einander misstrauen und aggressiver werden.

Doch inwieweit sind wir den eigenen Angsten ausgelie-
fert? Angste entstehen nicht automatisch, sondern wir formen
sie gedanklich selbst, indem wir uns mogliche Risiken und Ge-
fahren fur unser Leben inhaltlich vor Augen stellen. Und weil
Angste unsere eigenen Projektionen sind, kann der Umgang
mit ihnen gelernt werden. Jeder Mensch braucht Strategien,
die eigenen Gefuhle und Gedanken immer wieder in ein Gleich-
gewicht zu bringen. Hierfur hat die Menschheit seit Jahrtausen-
den auch Techniken wie Meditation, Askese, korperliche Er-
tachtigung, Gebet, soziale Einbindung u.v.m. entwickelt. Ein
gutes MaR fur die eigenen Angste in normalen Zeiten zu finden,
ist die Bedingungen dafur, sie auf eine gewisse Weise dann
auch in Krisenzeiten kontrollieren zu kbnnen. Doch ein Ereignis
wie die Pandemie macht auch deutlich, dass es hinsichtlich der
Bewaltigung der eigenen Angste nicht nur auf die eigene inne-
re Widerstandsfahigkeit ankommt, sondern dass es genauso
wichtig ist, auf funktionierende soziale Strukturen und verlassli-
che politische Institutionen bauen zu kénnen, damit Krisen
nicht zu Katastrophen werden.



Julian Nida-Rimelin
Wir mussen selber denken
Jnd entscheiden”

Nina Lex & Martin Santner: Holderlin sagte einmal, da, wo die
Gefahr wachst, wachst das Rettende auch. Sehen Sie in die-
sem Sinne mehr positive Konsequenzen aus der Corona Kri-
se resultieren oder mehr negative?

Julian Nida-Riimelin: Eindeutig mehr negative, im globalen
Suden sind die Fortschritte in der Armutsbekampfung der letz-
ten drei8ig Jahre zunichte gemacht worden, die Zahl der Hun-
gernden ist deutlich gestiegen. Im Norden gibt es nach wie vor
eine grof3e Verunsicherung, aber die Wirtschaft erholt sich
rasch und in Deutschland haben die sozialen Mal3nahmen und
die staatliche Stutzung der Wirtschaft insgesamt gut gewirkt.

Mit Hinblick auf Ihr neues Buch ,Die Realitat des Risikos”
interessiert uns, ob Sie das Problem der Abwagung von
Freiheit und Sicherheit so einfach als ein mathematisches
sehen?

Nein, das ist kein rein mathematisches Problem, aber die
Kenntnis statistischer Zusammenhange hilft, einen klaren Kopf
auch in der Pandemiekrise zu behalten. Die grol3en Abwagun-

gen zwischen unterschiedlichen Werten und Normen, der Um-
gang mit ethischen Dilemmata, kann die Wissenschaft der Ge-
sellschaft und der Politik nicht abnehmen. Die Demokratie ist
deliberativ verfasst, nur so entsteht Legitimation, denn sie be-
ruht auf der Verstandigung darauf, was uns gemeinsam wichtig
ist und auf akzeptierten Regeln, wie wir Konflikte l6sen.

Was sagt der holprige Umgang mit der Bewaltigung der Kri-
se Uber die Organisation unserer Gesellschaft aus?

Was die Organisation der Politik in der Krise betrifft, ist
mein Befund eindeutig: Das darf sich so nicht wiederholen. Ein
Gremium, das es in unserer Verfassungsordnung gar nicht gibt,
die Ministerprasidentenkonferenz, wird zum nationalen Ent-
scheidungszentrum, oft schlecht prapariert, ohne Transparenz
gegenuber der Offentlichkeit, ohne parlamentarische Kontrolle
und verkundet die neue Beschlusslage. Die Parlamente, der ei-
gentliche Ort existenzieller politischer Entscheidungen, werden
marginalisiert und niemand unternimmt den Versuch, klare Kri-
terien fur die jeweils beschlossenen MafRnahmen vorzustellen
und zu begrunden, was dazu fuhrt, dass jeweils auch offen-
bleibt, nach welchen Kriterien diese Malinahmen wieder been-
det werden. Das war und ist ein in dieser Form vollig unnétiger
Stresstest fur die Bevolkerung.

Die Realitat des Risikos hat in Anbetracht neuer Virusvarian-
ten und der Entdeckung des Impfstoffs gezeigt, dass sich
das Risiko fortlaufend verandert. Ist es daher vielleicht
wichtig oder gar notwendig, Ihre Ansichten und Uberle-
gungen zu tberdenken bzw. anzupassen?

Das Erstaunliche ist ja, dass sich meine Einschatzungen
durchgangig bestatigt haben - in einem mich selbst fast schon
beunruhigendem Ausmaf3: Die Einschéatzung der extrem un-
gleichen Verteilung der Risiken, die Empfehlung risikostratifi-
ziert vorzugehen, die Warnung davor, zuzulassen, dass das

Infektionsgeschehen auf die Alters- und Pflegeheime uber-
greift, die Forderung Gesundheitsamter digital aufzurtsten und
die Corona-App mit einer Login-Funktion zu versehen, sowie
die Daten Uber einen zentralen Server laufen zu lassen und die
Schulen auf eine weitere Welle vorzubereiten, die Folgen fur Bil-
dung und Kultur ernster zu nehmen usw.

Wir sollten jedenfalls Fehleinschatzungen nicht mit dem Hin-
weis auf die sich permanent &ndernde Risikolage zu kaschieren
versuchen. Es stimmt, dass sich diese permanent andert, den-
noch kann man préaziser denken und kohéarenter handeln, als
das in Europa, auch in Deutschland, erfolgt ist. Wir mussen aus
der Corona-Krise fur die Zukunft lernen.

lhr Buch steht im Zeichen von Reflexion und Aufklarung
und kann als ein Pladoyer fur die Urteilskraft, eine Auffor-
derung zur Bildung eines ethischen, humanen Denkens
und Handelns verstanden werden: Nur eine realistische
Sichtweise und Auseinandersetzung mit Risiken und Kri-
sen, ob menschengemachte oder natirliche, kann Wirk-
lichkeit wiedergeben. Wie konnen Gesellschaft und Politik
dies nachhaltig umsetzen?

Wenn man davon uberzeugt ist, dass Fakten nicht von

uns gemacht sind, sondern wir uns bemuhen, diese zu erken-
nen, in einem Prozess kuhner Vermutungen und kritischer
Prafung - um hier einmal den Wissenschaftstheoretiker Karl
Popper zu zitieren -, wenn wir selbstkritisch einsehen, dass wir
uns immer irren kdnnen, dass auch diese wissenschaftliche Ex-
pertise von Widerspruchen und Irrtimern begleitet ist, ja dass
dieser Prozess, die anhaltende Debatte dartuber, was nun wohl-
begruandet ist oder nicht, was sich, obwohl vielleicht lange als
bewiesen angenommen, unterdessen als Irrtum herausgestellt
hat und was sich trotz aller Einwande wieder bestatigt hat, zum

Wesen der Wissenschaft gehort, dann kdnnen wir die grof3en
Fragen nicht einfach an die Wissenschaft delegieren, so sympa-
thisch der Spruch aus den Reihen Fridays for Future ist: , Tut das,
was die Wissenschaft sagt”. In der Demokratie werden die gro-
Ben existenziellen Entscheidungen nicht delegiert, nicht an
den Koénig oder die Kleriker, auch nicht an die Wissenschaft. Wir
mussen als Burgerinnen und Burger selber denken und
entscheiden. Und die Wissenschaft, auch die Ethik oder die
Philosophie generell, hat dabei eine dienende Funktion: In
verstandlicher Sprache einen Beitrag zu begrifflicher Klarheit,
ethischer Orientierung und wissenschaftlicher Information im
offentlichen Diskurs zu leisten.



lbrahim Nehme

Der Morgen danach

Vor einigen Wochen war ich in Berlin. Ich sal3 mit einem Freund
in einem Café im Freien, wo wir unseren Kaffee in kleinen Schlu-
cken tranken, wahrend wir uns unterhielten. Zuletzt hatte ich
ihnin dem Monat, bevor alles zum ersten Mal heruntergefahren
wurde, gesehen - bevor alle Gewohnheiten plétzlich in Frage
zu stehen schienen und unsere Welt auf den Kopf gestellt wurde.
Auf dem Gehweg zogen die Leute an uns voruber, manche al-
lein, andere in Gruppen oder mit Hunden, lachend, ausgelas-
sen, ihren Sonntagnachmittag zubringend. Mein Freund sah
mich an und sagte mit leiser Stimme: ,Ich dachte, die Welt
wurde anders sein nach Covid. Und jetzt sitzen wir hier und es
scheint, als hatte sich kaum etwas geandert.” Seinen Blick
erwidernd lachelte ich. Ein Teil von mir wollte ihm zustimmen,
aber zugleich konnte ich nicht glauben, dass wir aus alldem
unverandert herausgekommen sein sollten. Ich zweifelte, dass
die Dinge so, wie sie sich uns jetzt zu prasentieren schienen,
tatsachlich der Wirklichkeit entsprachen; dass wir in der Lage
waren, das Ausmal dessen, was wir gerade durchgemacht
haben, zu begreifen; dass wir ernstlich bereit waren, dem ins
Auge zu blicken, was aus uns geworden ist, in dem beinahe
zweijahrigen Ausnahmezustand.

Wahrend der achtzehn Monate des Lockdowns hatte ich
Hoffnung. Es fuhlte sich an, als stiinde ein groBer Neustart
bevor, als ob die Welt sich wandeln wurde, gerade als Verande-
rung so dringend erforderlich war. Endlich, so schien es, fanden
wir die Zeit und den Raum, in uns hinein zu héren, uns gegen-
seitig zuzuhoren, unser so lange vernachlassigtes Verhaltnis zur
Natur wieder zu beleben. Freunde von mir machten zum ersten
Mal in ihrem Leben Therapie. Andere widmeten sich nun der
Gartnerei, fingen an ein Instrument zu lernen, wieder Sport zu
treiben, sich kunstlerisch zu betatigen oder Gedichte zu schrei-
ben. Ich habe andere Freunde, die ihren Job kuandigten und
beschlossen, dass sie genug hatten vom taglichen Arbeitstrott.
Und ich kenne einige, die sich plétzlich neuer Moglichkeiten zu
leben und zu sein bewusst wurden. Es schien eine Verande-
rung zum Besseren, die da in Leuten vorging. Es war eine Art
Wiedergeburt, ob das nun Jeder und Jede so empfand oder
nicht, oder ob das allen klar war oder nicht. Es brachte uns
zusammen, denn es ging Uber Herkunft, Klasse oder Hautfarbe

hinaus und es ging tiefer, zu Fragen dartber, warum wir hier
sind und wie wir dieses Hier zu einem besseren Ort fur uns alle
wurden machen kénnen.

Ich komme aus dem Libanon und die Unterschiede zu
Deutschland kénnen nur in Lichtjahren gemessen werden.
Oberflachlich betrachtet sind die Leute dort frei, niemand tragt
eine Maske und nirgends wird ein Nachweis Uber irgendwas,
um irgendwohin zu gehen, verlangt. Nicht dass die
Leute hier nicht Angst hatten zu sterben, bloR3
wenn man in einem Land lebt, das in ein
und demselben Jahr sowohl eine quasi
atomare Explosion als auch einen
umfassenden 6konomischen Kol-
laps erlitten hat und in dem
keinerlei fundamentale Versor-
gungsstrukturen existieren,
dann misst man die Dinge
nach einem anderen Mal3
und die Prioritaten verschie-
ben sich. Nach der gewalti-
gen Explosion im August
2020 verlor die libanesische
Wahrung etwa 90% ihres
Werts. Politiker transferierten
ihr Geld auf Konten im Ausland.

Die Ersparnisse der Leute dage-

gen verpufften weitgehend und

die Banken schrankten den Zugriff auf

ihre Konten und das bisschen, das noch

verblieben war, ein. Zudem sind kaum ein

paar Wochen vergangen, seit eine Treibstoffkrise

alle Lebensbereiche in Mitleidenschaft gezogen hat. Fur
mehr als sieben Stunden mussten Leute an Tankstellen Schlan-
ge stehen, um ihr Auto mit ein paar Litern Benzin zu befullen.
Und weil es keinen Strom gab, vergammelte das Essen in den
Kuhlschranken, und in den Krankenhausern starben die Men-
schen trotz der Beatmungsgerate. Auch an normalen Tagen le-
sen sich die Zeitungen hier wie das Drehbuch zu einem Horror-
film und erst gestern stirmte die Hisbollah-Miliz vollbewaffnet

mit ihren Anhangern in die Stadt und zettelte burgerkriegsahn-
liche Ausschreitungen an, die glucklicherweise nach etwa
sechs Stunden zu einem jahen Ende kamen.

Ja, in fast jeder erdenklichen Hinsicht muss sich ein Ver-
gleich zwischen Beirut und Berlin als sinnlos erweisen. Betrach-
tet man diese so verschiedenen Welten allerdings genauer,
besonders nach Covid, so erscheint der wie auch immer krasse
Kontrast zunehmend zu verschwimmen. Ebenso wie in Berlin,
haben die Leute in Beirut Angst voreinander - wenn auch aus
vollig anderen Grunden. Auch in Beirut fuhlen sich die Leute
gezwungen, auf bestimmte Weise zu handeln, treffen Entschei-
dungen auf der Grundlage unzuverlassiger Informationen und
furchten sich vor einer Zukunft, die unsicher erscheint, verne-
belt durch Chaos und Fake News.

Ich will nicht in einer Welt leben, in der wir voreinander
Angst haben und die Grenzen zwischen uns sich vermehren.

Wahrend wir jetzt langsam wieder aus der Pandemie heraus-
treten und damit auch unser Blick wieder an Klarheit gewinnt,
verstehen viele von uns, dass das Chaos, unabhéangig davon,
wo oder aus welchen Grinden es herrscht, eine Strategie dar-
stellt, um Menschen gegeneinander aufzubringen, sie zu
schwachen und zu unterdrucken, anstatt sie zu vereinigen
und zu befreien. Aus meiner Sicht stellt sich da die Frage, wie

wir unsere Differenzen Uberwinden kénnen. Wie konnen wir
es schaffen, tber die Enge der blof3 unmittelbaren Umstande,
die durch Covid so radikal verandert worden sind, hinauszu-
blicken, um unsere Gemeinsamkeiten zu erkennen und zu
einem ausgeglicheneren Verstandnis unserer selbst und der
Welt, in der wir leben, zu kommen?

Esist nicht moglich, ein solches Erwachen zu erleben, wie
wir es wahrend des Lockdowns erfahren haben, ohne dass sich
in uns selbst etwas fur immer verandert. Hat man einmal begrif-
fen, eine wieviel bessere Person man sein kann, wieviel besser
unsere Welt sein kénnte, ist es schwer vorstellbar, einfach wie-
der zur,Normalitat’ zurtickzukehren. Und deshalb fand ich es so
schwierig, meinem Freund in dem Café in Berlin zuzustimmen,
als er sagte, dass sich so wenig verandert zu haben schien.

Ich gehoére zu denjenigen, die glauben, dass die Welt
nicht ber Nacht verandert werden kann. Radikaler Wandel be-
darf viel Zeit. Die grof3en Siege mussen im Licht der zahllosen

kleinen Siege verstanden werden, die sie Uberhaupt

erst moglich gemacht haben. Die Enttduschung,

die viele Leute wie mein Freund in Berlin

empfinden, ist der unrealistischen Erwar-

tung geschuldet, dass die post-pan-

demische Welt sich plotzlich und in

entscheidender Weise é&ndern

waurde. BloB3 tut sie es nicht. All

die vielen Jahre kapitalisti-

scher,  patriarchaler und

rassistischer Unterdruckung

kénnen nicht einfach so ge-

tilgt werden. Aber das Virus

hat den Veranderungspro-

zess sicherlich beschleunigt.

Der Wandel, der sich im Laufe

des Lockdowns in unseren

Leben vollzogen hat, ist schwer

zu ermessen und es wird einige

Zeit dauern, bis der Effekt ins Mas-

senbewusstsein durchgesickert sein

wird, um eine kollektive Form anzuneh-

men. Und wahrend die Staaten sich beeilen,

ihre Bevolkerungen durchzuimpfen und wir - der

Massenhysterie trotzend - uns an irrefuhrenden und fal-

schen Informationen abarbeiten, um zu verstehen, in welcher

Welt wir leben, ist es entscheidend nicht zu vergessen, dass

das, was wir um uns herum héren und sehen, nicht die ganze

Geschichte ist. Wir befinden uns erst am Anfang einer ganz

neuen Geschichte, in deren Verlauf wir uns langsam, aber ste-

tig auf eine Welt zubewegen, die uns alle und was wir gewor-
den sind, einbegreift.



Hannes Egger

Silvia Morandi: Anima
Condivisa

Gegen Ende des Lockdowns 2020 war in der Bozner Guntschnastraf3e eine kleine Mehl-
schwalbe - ahnlich wie viele seit Wochen zu Hause sitzende Biirger*innen — neugierig auf die
Welt, lehnte sich aus dem Nest und viel heraus.

Die Performancekiinstlerin Silvia Morandi nahm sich des Jungvogels an und rief beim
geschlossenen Pflegezentrum fir die Vogelwelt Bozen an. Dabei erfuhr sie, dass wenn ein
Kiken dieser Art aus dem Nest féllt, es von den Vogeleltern am Boden nicht ernéhrt werden
kann. Der Kinstlerin blieb also nichts anderes lbrig als — von den Expert*innen der Bozner
Vogelwelt telefonisch unterstiitzt — das Vogeljunge zu Hause aufzuziehen.

Dadurch brach nicht nur die Einsamkeit und Eintonigkeit des Lockdowns, sondern wurde
gerade dieser verlangert. Seit langem geplante und aufgrund der Pandemie immer wieder ver-
schobene Treffen und Ausfliige — die nun endlich nach Monaten des Eingesperrtseins moglich
gewesen wéaren — sagte Morandi kurzerhand ab. Sie hatte eine Verpflichtung gegeniiber einem
LLebewesen Gibernommen. Sie musste sich um den Vogel kimmern, denn sie war die Garantie

seines Uberlebens.

In der eigenen, wohlbekannten Wohnung eréffnete die Mehlschwalbe der Kiinstlerin eine
neue Welt. Geschult in der Achtsamkeit auf kleine Dinge durch die vorhergegangenen
Monate der Entbehrungen, begann sich Morandi Schritt fiir Schritt der faszinierenden
Welt des kleinen Wesens zu nahern. Sie beobachtete das raffiniert ausgebildete
Gefieder und die eleganten Bewegungen und war zutiefst von dessen freund-
licher Art sowie von seiner inniger Verbindung mit dem noch zarten und

zugleich intensiven Leben verzaubert.
Zu Beginn des ersten Lockdowns — damals, als der Virus
die Pausetaste der Welt driickte und zahllose Zahn-
rader zum Stillstand brachte — vermeinten
Viele, dass die Zeit fiir

grofle Veranderungen ge-
kommen sei. Ganz neue Perspektiven
schienen zum Greifen nah! Doch bald zeigte sich mit
Vehemenz, dass es keine allumfassend neue und bessere
Welt nach der Pandemie geben werde, denn Allzuviele sehnten sich
in ihren prapandemischen Alltag zurick.
Morandi hingegen verléngerte ihren Pausenmodus und zog den Vogel auf.
Sie sorgte sich um ihn und knupfte ein enges Band mit dem kleinen Wesen. Und
irgendetwas anderte sich doch!

Ist das vielleicht die Lehre, oder eine der Lehren aus der Pandemie? Kénnen uns eine
kleine Mehlschwalbe und eine Performancekinstlerin offenbaren, worum es in postpande-
mischen Zeiten geht? Sind es die kleinen Unvorhersehbarkeiten, welche Verénderungen
ausmachen, wenn jemand plétzlich Verantwortung Ubernimmt, sich um jemanden oder etwas
sorgt, oder wenn etwa jemand beschlieft, kein Fast Fashion mehr zu kaufen, einen Pullover
vielleicht noch eine Saison langer zu tragen, nachstes Wochenende nicht nach Paris zu fliegen,
sich um eine alte Tante oder die Kinder der Nachbarn zu kiimmern, sich vegan zu ernéhren, sich
Zeit lasst, genau hinsieht, vielleicht ein kleines unschuldiges Wesen grof3zieht oder auf die leise

und reine Stimme der Natur hort? Ist das neue Gute etwa so banal?

Auf Anregung der Kuratorin Miroslava Hajek hin entschied sich Silvia Morandi, ihre Bezie-
hung mit der Mehlschwalbe festzuhalten und lud die Dokumentaristin Alexandra Kaufmann aus
Miinchen zu sich nach Bozen ein. An einem Sonntag im Juli entstanden schlieflich die hier
gezeigten Bilder, die ein Zeugnis der magischen Begegnung zwischen der Kinstlerin und dem
Vogel festhalten.

Wenige Tage spater erfuhr Morandi, dass das Pflegezentrum fiir Vogelfauna Schloss Tirol
wieder gedffnet hatte. Da es nun aufgrund der allgemeinen Offnung auch wieder méglich war, die
eigenen Gemeindegrenzen zu verlassen, brachte sie den Vogel dorthin und vertraute ihn den
Fachleuten an. Die Mehlschwalbe war in einem guten Gesundheitszustand und konnte bereits
nach zwei Wochen ausfliegen.



Autorinnen und

Autoren

Johannes Andresen
Direktor Landesbibliothek Dr. Friedrich TeBmann
Bozen

Hannes Egger

Kunstler, Mitherausgeber Kulturelemente,
Lehrender an der Freien Universitat Bozen
Lana

Rudolf Frey
Intendant der Vereinigten Buhnen Bozen ab 2023/24
Wien

Barbel Frischmann
Professorin fur Geschichte der Philosophie an der
Universitat Erfurt

Martin Grunwald

Psychologe, Grunder und Leiter das Haptik-Forschungslabors
am Paul-Flechsig-Institut fur Hirnforschung

Leipzig

Alexandra Kaufmann
Dokumentarfotografin
Munchen

Nina Lex
Philosophin, Autorin, Vizeprasidentin des liAphR
Berlin

Silvia Morandi
Performerin
Bozen

Ibrahim Nehme
Schriftsteller und Redner
Beirut

Julian Nida-Riimelin

lehrt Philosophie und politische Theorie an der
Ludwig-Maximilians-Universitéat

Munchen

Martin Santner
Grunder und Herausgeber der Kulturzeitschrift 3ONULL
Naturns/Berlin/Athen

Impressum

Herausgeber
Distel-Vereinigung

Kooperationspartner
Landesbibliothek Dr. Friedrich TeBmann, 39Null

Erscheinungsort

Bozen

Redaktion

Johannes Andresen, Hannes Egger, Nina Lex, Martin Santner

Presserechtlich Verantwortlich
Vinzenz Ausserhofer

Grafik

FRENDZ.CLUB, Julia Egger

Druck

Athesia Druck

Ubersetzung
Volker Gross

Lektorat und redaktionelle Betreuung

Haimo Perkmann

Gedruckt mit freundlicher Unterstutzung
der Sudtiroler Landesregierung,
Abteilung Deutsche Kultur

Die Kulturelemente sind eingetragen beim Landesgericht
Bozen unter der Nr. 1/81. Alle Rechte sind bei den Autorinnen
und Autoren.

Nachdruck, auch auszugsweise, ist nur mit Genehmigung der
Redaktion und Angabe der Bezugsquelle erlaubt.

Dezember, 2021

AUTONOME (3§ PROVINCIA .
PROVINZ W AUTONOMA Landesbibliothek
BOZEN DI BOLZANG s odri
SUDTIROL ALTOADICE Dr. Friedrich TeBmann

Deutsche Kultur

Bibliotech Provinziela / Biblioteca Provinciale

=

39NULL

Magazin fur Gesellschaft und Kultur






